क्रिकेट सम्बद्धांन-समिक्षणम् वास्पत्यापारं ६डी किट्र वंजीकरणाणं प्रस्तांक्षां विवन्धः।

साम्यानिय-अस्ति-विश्वविद्यालयः

THE WAY

ग्रवेषक:

डॉ. प्रानारायण उपाध्यायः

सहियामिनामार्विमाः

साप्णांनन्द-संस्कृत-विश्वविद्याल

वाःतणसी

and the first of t

Special Control of the second of the second

The state of the s



कारिन वास्त्र के क्रमदर्निस्मीक्षणम्" वाचस्पत्युपाधये (डी. लिट्.) पञ्जीकरणार्थं प्रस्तुतोङयं निबन्धः।

निर्देशकः

गवेषकः

ASUKIANSMIZ MIT

(प्रो.रामजी मालवीय:) माचार्योड ध्यक्षरच सांख्ययोगतन्त्रागमविभागः सम्पूर्णानन्द-संस्कृत-विश्वविद्यालयः

< डॉ. प्रमुनारायण उपाध्यायः सांख्ययोगतन्त्रागमविभागः

सम्पूर्णानन्द-संस्कृत-विश्वविद्यालयः वाराणसी

वाराणसी

सम्पूर्णानन्द-संस्कृत-विश्वविद्यालयः वाराणसी

THE PERSON OF TH

STATE OF THE PROPERTY OF THE P

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

A MARKET - TOP TO STANK TO SERVE

PRODUCTION OF THE PROPERTY OF

# विषय : कालिदास<del>कृती</del> क्रमदर्शनसमीक्षणम्

## प्रयमोड भ्यायः क्रमवर्शनशब्दार्थविवेचनम् -

- (1) दर्शनशब्दार्यविवेचनम्।
- (२) क्रमशब्दार्यविवेचनम् ।
- (३) उभयोः सम्बन्धविवेचनम् ।
- ८४) दर्निस्येतिह्यम् ।
- ८५० दर्शनिकासक्तमः ।
- ८६३ दर्शस्य प्रयोजनम् ।
- १०० शास्त्रान्तराप्रेक्षयादर्शनशास्त्रवैशिष्ट्यम् ।

## डितीयो**ऽ** भ्यायः क्रमदर्शनस्यैतिह्यम् −

- (1) क्रमदर्शनाविधावस्य कालनिर्धारणम्।
- (2) क्रमदर्शनीवबोधक कृतीनाम् संक्षिप्त परिचयः।
- < a> ऐतिह्यशब्दार्धविवेचनम् ।
- (4) ऐतिह्यस्य आवश्यकत्वपरीक्षणम्।

## तृतीयो**ड भ्यायः** क्रमदर्शनप्रवर्तकाचार्याणाम् परिचयः

- (1) प्रवर्तकपदार्थविचारः।
- (2) माचार्यशब्दार्यनिरूपणम् ।
- (३) क्रमदर्शनप्रवर्तकाचार्याः के तेषां नामानि कृतित्वं
   व्यक्तित्वं च ।

## चतुर्यो**ऽ भ्यायः** अमदर्शनस्यमहत्वान्वेषणम् ः

- (1) अन्वेषण शब्दार्थ परिष्कृतिः।
- < < > महत्त्व पदार्थ विवेचनम् ।
- < ३> मङ्काधायक प्रमाणोपस्यापनम् ।
- महस्वानिवेषणे प्रवृतिकारनिरुपणम्।

#### र्श्न. पन्पमोद्यायः क्रमवर्शनस्य विकासक्रमान्वेषणम् ः

- (1) विकासवार्यपरिचयः।
- ८८> विकासक्रमान्वेषणे प्रवृत्तिकारण विचारः ।
- ८३) झमान्वेषणमञ्जम् ।
- **८४** क्रमान्वेषणकारणानि ।

The state of the second of the

The supplementary of the suppl

And the beautiful to

And the second s

The second control of the second second

引动作物的 海拔 经产生的

The Control of the Co

Commission of Con-

Smile Plan in Straining with the

SALE AND STREET STREET

A STANDARD OF BUILDING WEST IN

Name of the Carlotte of the Ca

क्रमदर्शनस्य आव्यप्रवर्तकाचार्यस्य परिचयस्तदीयं षष्ठीड भ्यायः कृतित्वंधिक्तित्वं च -

- (1) प्रवर्तकशब्दार्वविचारः।
- (2) कृतिशब्दार्यपर्यालीचनम्।
- (३) व्यक्तित्वपदायन्विषणम्।
- (4) क्रमदर्शने प्रवर्ताकस्य प्रवृतिकारणम्।
- < 5 > तदीयकृत्यपेक्षया समदर्शनप्रवृत्तिवैशिष्ट्यम् ।

#### क्रमदर्शनप्रतिपादकरान्यानांपीरिचयः सप्तमोइध्यायः

- ८.1> प्रतिपादकपदार्यविचारः ।
- ८३> ग्रन्यशब्दायन्त्रिषणम् ।
- (३) परिचय शब्दार्थ पर्यालीचनम् ।
- < 4> प्रतिपादकं ग्रन्थानाम् वैशिष्यान्वेषणम् ।

#### क्रमदर्शनस्य कालिदास कृतिषु प्रभावः मध्योडध्यायः

- < ३ क्वालिटास्य कृत्यः का तासां नामाणि मुख्यविषयास्य । < २ > प्रमाव पदार्थ-पर्यालोचनम् ।
- (3) कालिवासस्य कृत्यपेक्षया क्रमदर्शनस्य वैशिष्ट्य प्रतिपादनम्।
- (4) मन्यकृत्यपेक्षया अत्र प्रवृत्तौ कारणनिर्देश: ।

#### बार्शनिकस्य कालिबासस्यैतिह्यम् कृतित्वं व्यक्तित्वं च-नवमोडध्याय:

- (1) कालिवासस्य वार्शनिकत्वे प्रमाणम्।
- (2) त्रियकृतित्वच्यक्तित्वान्वेष्णंतिसकस्यप्रवृत्तिकारणम् । =
- (3) कृतित्वं व्यक्तित्वान्वे**स**णेन को लाभः ।

#### कालिबासस्य सर्वास् कृतिषु आहोस्वित्कतिपयकृतिषु दशमोs भ्यायः क्रमबर्शनीपलिङ्धः

- (1) कालिवासस्य कृतिषु दर्शनस्य प्रामान्नुरचेत तत् कारणान्वेषणम्।
- < 2) कवे: कालिबासस्य दर्शनप्रवृत्ते माचित्यम् ।
- (३) प्रवृत्ती कानि बीजानि।

### एकादशोS भ्यायः कालिदासस्य क्रमदर्शनविषयकवैशिष्ट्यम् ः

- कालिनासकृतिषु अन्यान्यङ पिनर्शनानि उतक्रमदर्शनमेन ।
- ९ (2) नेबच्यवर्शनानि तर्हि तान्युपेक्यकृत एतत् वर्शने प्रवृत्तिः ।
  - ८३> सकारणं प्रवृत्तिश्चेत् प्रमाणान्वेषणम् ।



जादशोऽभ्यायः कालिदसकृतौ क्रमदर्शनस्य सफल<del> वै</del>दुष्यपरीक्षणम् :

< 1> वैदुष्य पदार्थ विवेचनम्।

€2> तेन सह क्रमदर्शनसम्बन्धविचारः ।

(3) कालिबासस्य सामान्यवेतुस्यं विशिष्टं वा इति परीक्षणम्।

(4) कालिंबासस्य वैतु**ष**ये के डेतव: ।

८५० कालिसासः पण्डितो विद्यान्€िवा।

अयोदशो\$ भ्यायः कालिदास कृतिषु क्रमदर्शनस्य बाहुल्यं अल्पीयस्त्वंवेति परीक्षणम्, कालिदास कृतिषु निक्षिप्त क्रमदर्शनस्य मावश्यकत्व समीक्षणम् :

(1) क्त्र-कुत्र कालिवासीय कृती क्रमवर्शनोपस्यापनम्।

< 2> यदि सर्वत्र कृती न क्रमदर्शन्रस्तिहि तद् रिपेक्षाकारणयपरीक्षणम् ।

< अ⇒ यञ कृती एतर् दर्शनं—दर्शनं तञ प्रवृत्ती हेत्परीक्षणम्।

क्रमदर्शनियन्तने कालिदासस्य प्रवृत्तौ कारणियन्तनम्।

पतुर्वशोङ भ्यायः कालिवास कृतिषु कमदर्शनस्य प्रभावपरीक्षणम् :

< ▲> कालिबासकृती प्रभावः क्रमवर्शनस्य चेत् कि प्रमाणम्।

(2) प्रमावपदार्थविवेचनम्, प्रमावः सकारणोनिष्कारणोवेति परीक्षणम्।

(3) कालिवासे सहज वाशिनिकचिन्तनम्।

वार्शनिकत्वं नाम कि ? कालिबासे बार्शनिकत्वं संघटते नवेति परीक्षणम् ।

पन्चवशो**ऽ ध्यायः** कालिवासोडित विभिन्न स्कित्षु क्रमवर्शनस्य प्रभावान्वेषणम्

(1) स्कितल पदार्थविचारः।

(2) सामान्योक्त्यपेक्षया स्क्तौ कि वैशिष्ट्यम्।

(3) स्कितिमिन्नोक्तिषु क्रमदर्शन्तृ उत केवलं स्कित्वेव चेद् वेशाम्यम् । विकास केवलं स्कित्वेव चेद् वेशाम्यम्

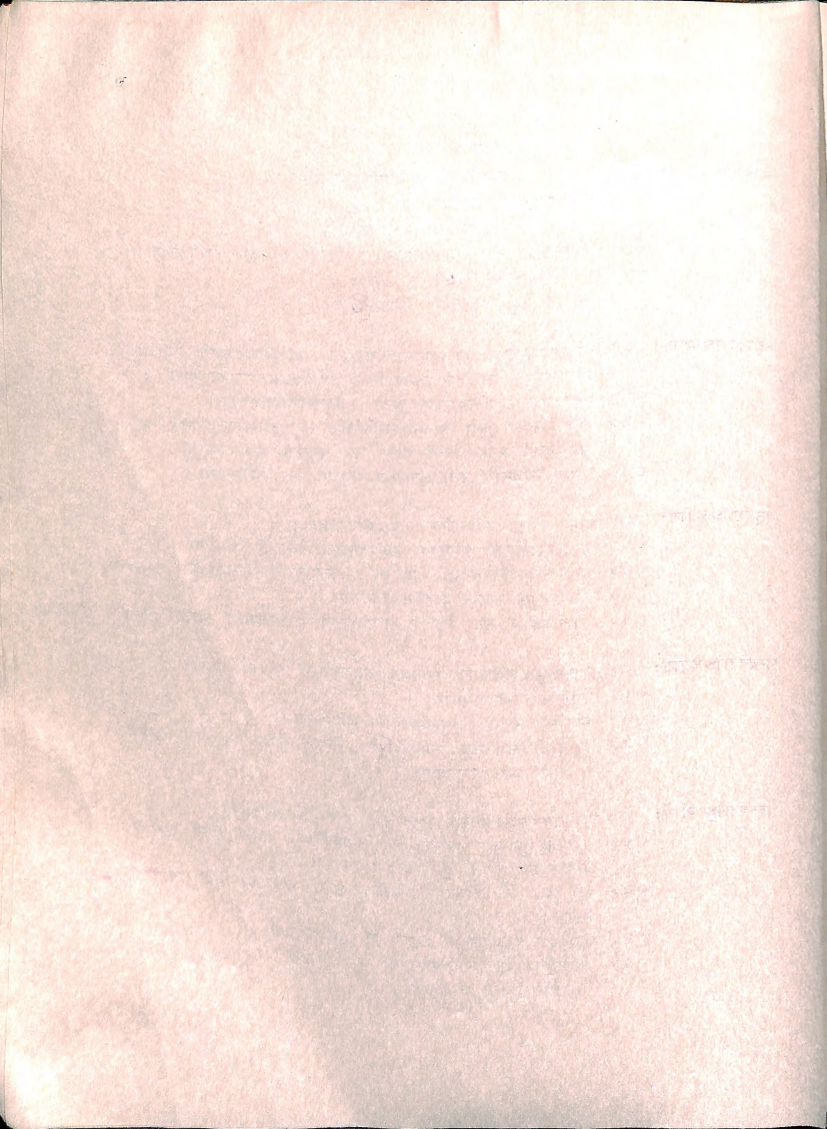
षष्टवशोकभ्यायः कालिवासीय क्रमवर्शनस्य वर्शनान्तरे परिकार्तिसमीक्षणम् ः

८.1.) कालिवासावन्य दर्शनेषु चेत् क्रमवर्शनम्, तर्हि तस्य प्रमावः
 कालिवास दर्शने इति कारण निर्वेशः ।

(2) नो चेत् कि क्रमदर्शनं कातिदासस्य सोपनम् तदा तत्र होत -निर्देश: ।

(3) कवेः कालिवासस्य क्रम दश्नि कयं प्रवृत्तिः ।

वार्शनिकस्य कारितासस्य कथं काद्ये प्रवृतितः कितः
 वार्शनिकोवेति परीक्षणम् ।



सप्तदशोऽभ्यायः क्वचन दर्शनान्तरे प्राप्त क्रमदर्शनस्य कालिबास कृतिषु विवेचनम् । तत् प्रभावनिवेति परीक्षणम् :

(1) दर्शनान्तर शब्दार्थः कः।

< 2> कुत्र दर्शनान्तरे क्रमदर्शनीपलिष्धः ।

(3) सर्वजर्दरांने कि क्रमदर्शनम्पलम्यते चेत्।

६४३ चेत्र तत्र प्रमाणम् ?

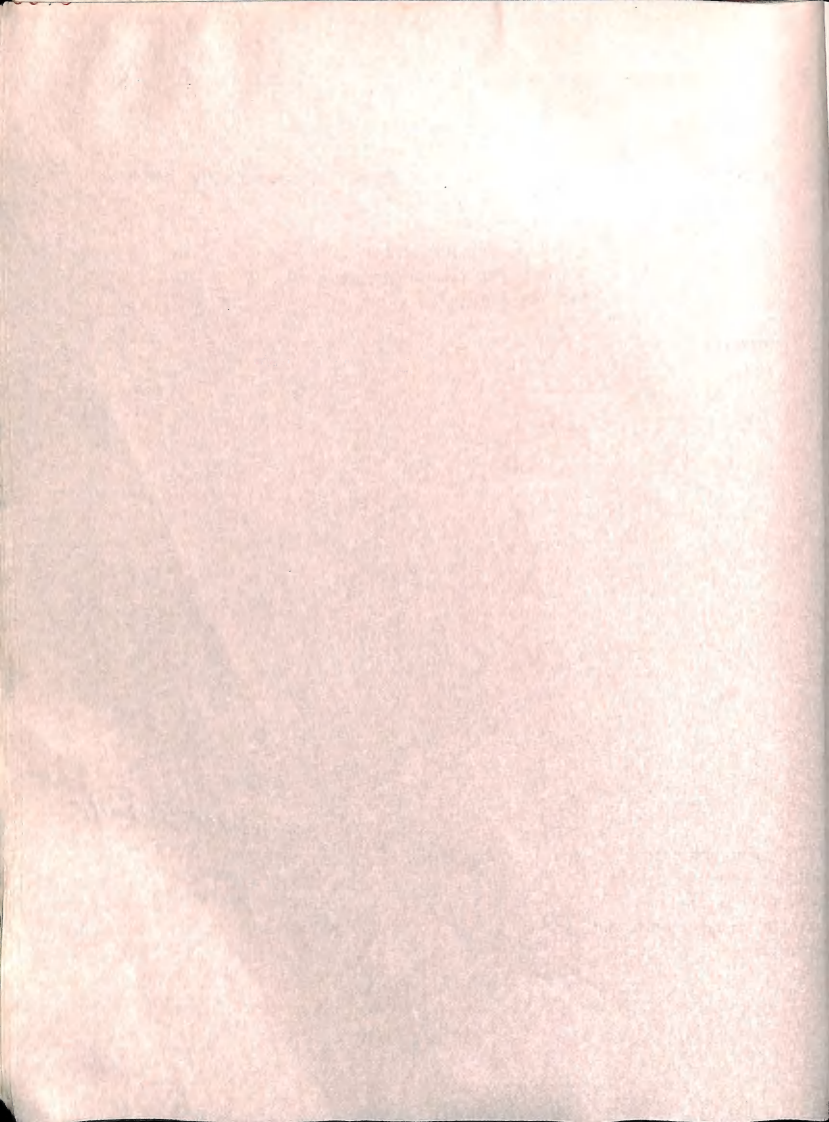
उपसंहार:

निर्देशकः

(प्री. रामजी मालवीय: ) भाषायों ६ भ्यक्षरच सांख्ययोग—तंत्रागम— विभागे सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालय: , वाराणसी । ग्वेषकः

49mn402118114

< डॉ. प्रमुनारायण उपाध्याय> सांख्ययोग-तंत्रागम-विभागे सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयः » वाराणसी ।



मागमी ज्ञानमित्युक्तं ह्यनन्ता शास्त्रकोट्यः । इति स्वच्छन्दे "वागेवविष्वा भुवनानि यज्ञ"इति"वी गेवास्याः कारणं विष्ववृत्तेः " सा च वाक् बीजयोनिस्वरूपा वर्णात्मिका शिवशक्तिरूपा। तामेव वागयोत्मिकाम मात्रिकाम् शिवशक्तिस्वरूपां जगदात्मिका स्वात्मिनं संचिन्त्यकालिदासेन -

> वागर्याविव सम्पृक्तौ वागर्यप्रतिपत्तये । जगतः पितरी वन्दे पार्वतीपरमेश्वरी ।।

तयोः स्वरूपमुक्तम्। तदेव वागयात्मकं मातृकारूपं शिवशिकत -शक्त्यात्मके क्रम-दर्शनस्य मुक्त्याणिम्ते मौलिके ग्रन्थे पिदवल्यां नटनानन्दनायेन -

> सर्वे वर्णात्मकाः मन्त्राः तेनशक्त्यात्मकाः प्रिये। शक्तिस्तु मातुका जैया सा जैया शिवरूपिणी।।

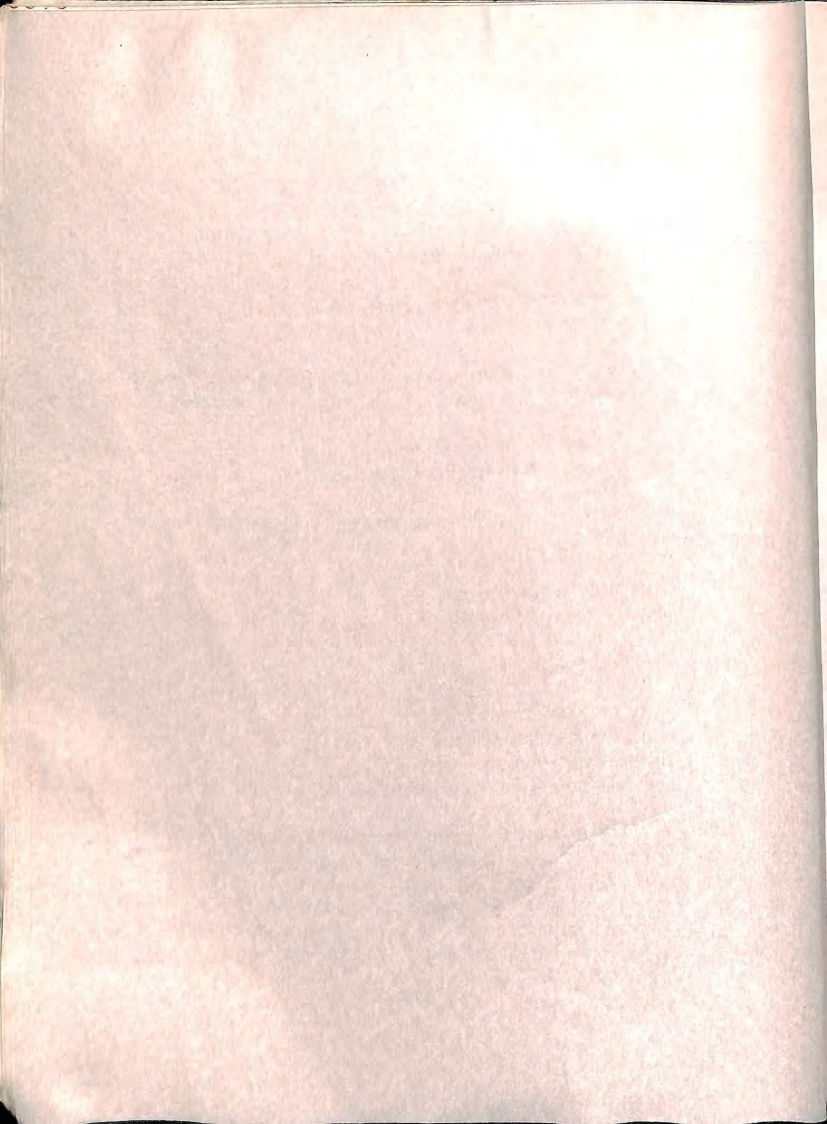
विद्योतते । शिवशक्त्योरैक्यात् शब्दार्वयोरैक्यं संगच्छते । इत्यक्त वायवीयसंहितानसारेण -

> शब्दजातमशेषं तु भलेशंकरवल्लमा । अर्थस्वस्पमितं भत्तेस्येन्द्रशेखरः ।।

तामेवाङनुस्त्य अन्यत्रापि -

अनादिनिधनाच्छान्ताशिवात्परमकारणात् । इच्छाशक्तिविनिष्कान्ता तती जानं ततः क्रिया।। तदुत्पन्नानिभृतानि भुवनानि चतुर्वश । वाङमयं चैव यत् किञ्चित् तत्सर्वमात्कोव्भवम् ।।

माम्स ऐह्- लाकिक-पारलोकिकोभयविधसाध्यसाधनस्वरूपनिर्णायकं वर्शनशास्त्रं भवति। तत्र "वृशिप्रेक्षणे" इति भातोः दृश्यते वस्त्रः यायार्थ्यमनेनेतिच्युत्पत्त्याकरणे कर्मणि वा असी इति च्युत्पत्या दर्शन शब्बः सिद्धयति । दृश्यते यस्मिन् परमात्मत्रत्वं तद्दर्शनं क्रमति क्राम्यति वा यत् तत्त्वं तस्य दर्शनं क्रमदर्शनम् । क्रम एवं कालः काल एवं क्रम इति लोकप्रसिद्धो व्यवहारः । क्रमदर्शनाधिष्ठात्रीविमरापिरपर्यायास्वातन्त्र्यात्मिका कालीशिक्तरेव ।



कालीशक्तिः क्रमाक्रममयीमातृमितिसाधनात्मिका सदवस्यितं कुलं विश्वं स्जिति । यथा चिद्गगनचन्द्रिकायाम् स्तौति कालिदासः -

> मातुमेयमितिसाधनात्मिकात्वत्वकृतोन्मिषति या विकल्पधीः । त्वतस्वरूपमकलिक्नितं तयाः कस्य देवि विदुषो न मुक्तता । । अक्रमक्रमविमर्शतक्षणंः या क्रमाक्रममयी क्रमाक्रमम् । अक्रमं शिवमवेक्ष्य मध्यगंः त्वां च सत्कृतमिवं तवाननम् । ।

> > आतन -

अत्र <u>अनान्</u> शब्दो मातृकापरपययिण वर्णितो विद्यते । यथा भागमे — "शैवीमुखमिडोच्यते" —

त्वन्मुखं त्रिपयनेत्रि ९ भात्मकं राक्तिवृन्दमिह तुर्येषागमम् ॥ यद् यथागमम्॥ ।

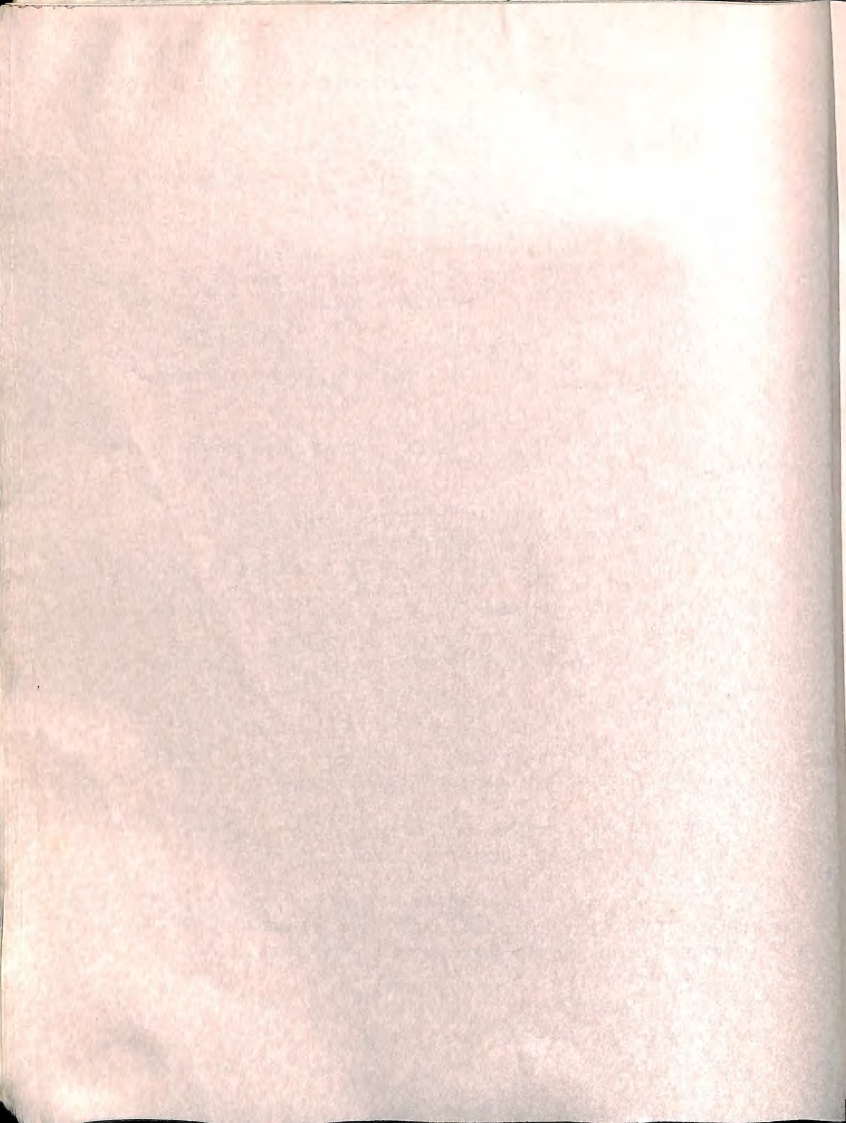
हावश क्रमपदं पदादिमिन्सिमतं जगित तच्चत्स्तिकैः ।।
मानमेयमितिनेत्रलक्षणाः सोमस्येदहनास्त्रिभामगाः।
राशिराजिविभिम्तिनितेः स्वरेलिक्षितास्तव हि विप्रुषोद्घोद्धके।।
आहतेतरदुरुत्तराष्ट्रयस्त्वत्पदादृश्यते शिवात्मिके।
अह्याद्विषयचित्प्रयातन्द्गिविमर्श इह वाचकः स्वरः।।
स्वरीप्रमृति यच्चतृष्टयं सांशमम्ब कत् तद् बहिर्वपुः।
यद् द्वयाद्वयविमागघसमरं तिन्तरंशमबहिर्न वाक्यदम्।।

श्तिरपि समर्यविति -

"'अकारविसर्वावाक्" (ऐतरेय आरण्यक) तत्र अकारे रौद्री/-वामा-ज्येष्ठा-अम्बिका इति चतस्रः कलाः समुद्यन्ति यथोक्तम् -

> अकारस्य शिरो रीही वक्षं वामा प्रकीर्तिता । अध्विका बाह्दित्युक्ता ज्येष्ठा पैवासुभं स्मृता ।।

ताम्यः समुयत्पन्नो ज्ञानप्राक्कोटिमावी इच्छाप्रसरः। इच्छापूर्वकमेव विश्वनिर्माणम्। इच्छयेव ज्ञानक्रियाशक्तिज्ञयं समुत्पद्यते। प्राक् ज्ञानक्रियाशक्ती निष्कले पश्चात् कलया युज्येते। तदेवं मृलतत्त्वाविच्छाप्रसरस्ततो\$कारस्ततो विश्वमिति। तदुक्तम् महान्थ्यप्रकाशे-



"कियाभेदाय कालस्तु संख्या सर्वस्य भेदिका" इत्यभियुक्तोकत्या क्रियामेदकः कालः, दिक्कालाकाशा सर्वेवस्तु प्रति साधारणकारणानि। क्राम्यति क्रमते वा सर्वे स्वं प्रतीत्यर्थकः क्रमशब्बः कर्ययेकाच् - प्रत्ययान्तः । अथवा क्राम्यन्ति वस्त्नि जडाजडसाधारणानि यस्मिन् स इति क्रमः कालः, "पुंसि संजायां घः प्रायेण" इत्याधिकरणे घप्रत्ययः । बहुलग्रहणानुवृत्त्या**ऽ**धिकरणे**ऽ**पि घः बहुलग्रहणं सर्वोपाधिव्यवभिषारायीमेत्यसंलायामपि भवति। कालशब्दात् क्रमशब्दोङपि सर्वविधगतिभेदकत्वेन क्रियाभेदकः । निष्ठ क्रियाभेदं विना क्रमोडंवमासित् क्षमः । क्रमावभासने क्रियाया एव साधकबाधकभावेन लोके व्यवहारदर्शनात् क्रमः कालपरपर्यायः । क्रम एव कालः काल एव क्रम इति आपामरप्राक्तप्रसिद्धी व्यवहारः । क्रमो हि न केवलं प्रपञ्चानुगत एवापि तु चित्र्पतया प्रपञ्चाद् बहिरपि लब्धमत्ताक इति वृध्दिरेव सृष्टिरिति मते वृध्दिशनं तच्च् ज्ञानात्मकमिति सर्वाधारकतया व्यापकतया च क्रमदर्शनमित्याख्यया शैवशकतसम्प्रदाये प्रवर्ते। 🗸 क्रमवर्शनाधिष्ठात्री स्वातन्त्र्यात्मिका विमर्शापरपर्यायां कालीस्कितिःदेव १परप्रमात्रीमेयमित्योः स्वातमन्यन्तर्माव्य त्रिपुट्यात्मना स्वेच्ल्या स्वभित्तौ विश्वोन्मीलनीनमीलने कुरुते। स्वरूपतः साधक्रमापि स्वैश्वर्यस्वातन्त्र्यवशात् क्रम क्रमाक्रमं च भास्यतीत्यत्र न करचन् पर्यनुयोगः शक्यक्रियः । सृष्टौ क्रमस्तु प्रत्यक्षः । तयैव स्यितिसंहारयोरिप । क्रमेणाइनाक्रान्तं वस्तु लोके नावलोकयितुं शक्यते । यदीत्यं लोकात्परस्य तदवभासिमधेभे कः क्षमेत केनाभिकारेणेति दर्गनानि मनोर्ञ्जकतया विपरिचिद्धवेकसमीक्षणात्मकः प्रश्नः। सर्वाण्यपि लीकिकानि लोके बुद्धिवलासस्वरूपाणि हितावहानीत्याश्वासेन परलोकेऽपि तिनिर्दिष्टपया शाश्वतं सुतं स्यादिति विश्वासपराण्येव।

अन्यया मननात्मिकाया आस्याया अभावेऽहमेतद्दर्शनास्यावानिति क्यनस्य न कोऽप्यभिप्रायः । सर्वस्यापि जनस्योपास्यतया काचिद् देवताऽस्त्येवेत् यत्र न कस्यापि विमतिः । शरीरमात्मेति ध्यायतश्चार्वाकस्यापि शरीरसंरक्षणसुरक्षणादिकर्मणि तयैवास्याः यथा परलोकस्यायिनामित्यत्रापि न विमतेरवकाशः । एवं चेल्लोकसत्त्वे दर्शनसत्ताः निह लोकमपेक्ष्य दर्शनियन्ता भवितुमर्हतीति सृष्टिरेव दृष्टिरिति मतस्यैव यौक्तिकत्वम् । सृष्ट्यस्ययनमेव दर्शनत्वे चिन्तयतां महात्मनां "न गृहं गृहमित्याहुर्गृहिणीगृहमुच्यते । गृहं हि गृहिणीशृन्यमरण्यमित्युच्यते । ।" इति स्मृत्युक्तमिवं वचनं क्रमकृत्वमर्यादाधिकृतं वेदितव्यम् । जानकमिन्त्रययोर्मनसा सह पृथक् पृथक् गणनया यत् षटकड्यं संपद्यते वेदितव्यम् । जानकमिन्त्रययोर्मनसा सह पृथक् पृथक् गणनया यत् षटकड्यं संपद्यते तत्रिकस्य षटकस्य राजपुत्रत्वेनोत्प्रेक्षणं स्वात्मनश्च राजत्वेनेति कृतानुगतमेव । तद्यथा न "जगतो रञ्जनाद् राजा साक्षाद् देवो महेश्वरः । तत्पुत्रा राजपुत्राः स्यः "



महार्यमञ्जूषापरिमले । एतेन चिद्गगनचन्द्रिकाकारेण कविकुलशिरोमणिना कालिदासेन १ प्रोक्तम् —

> राजनात् प्रकृतिरञ्जनाच्च मां राजसंज्ञमनुबोधकर्मणोः । षट त्वया पृद्यममी प्रवर्तकाः , पुत्रमावमधिरोपिताः शिवे । ।

मनः सिंडतानि ज्ञानेन्त्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि च परार्थानि राज्ञः स्वात्मतत्वस्य महोत्साहेन रागेणचोपकारकाकाणीति सृष्टे जगति दार्शनिकवृत्ति - पराणीतिसृष्टिवृष्टिवाववैभवनिवर्शनम् । गृहारण्ययोर्वाभ्यत्यमेवोक्तसंज्ञानिमित्तमिति सृष्टिचमत्कारजनकत्वं स्फुटं विशिष्टशेषमृषीजुषाम्। क्रमः क्रियान्वितो विचार्यमाणः स्वत् एव दार्शनिकत्वं विशिनिष्टि। क्रमस्य क्रमेण क्रमज्ञानाय पर्यालोचनं न केवलं मनोरञ्जनं प्रत्युतात्मरञ्जनमपि, प्रत्येकं क्रमस्य निर्विकत्पकत्वात्। निष्ट क्रमः पर्यवस्तिः संकत्पविकत्यौ सृजिति निश्चयाकत्वात् क्रमस्येतिफलितार्थः। स च क्रमो वर्णक्रमात् प्रारम्यते, कृतवशने वर्णभ्य एव सृष्ट्यारम्भात्। श्रुतिमार्गेष्ठपि "वागेव विश्वाभुवानि यज्ञ इति वचनाद् वाचः सकाशादेव जगदुत्पत्तिः। वावशब्देनात्र शैवशाकतवर्शने प्रत्येकं वर्णा गृह्यन्ते, तेष्वेव वाक्चब्दस्वारस्यात् –

शब्दार्यस्वरूपाया जिविधसृष्टेबींजाङकुरच्छाययोरिव सहैवोव्भवाभिवर्धने जायते । छायांदर्शनाव् वृक्षस्यानुमितिरनुभविसद्धाः । छायायां वृक्ष इवाकृतिमत्ताः वृक्षं विहाय तस्या अनुपपत्तिरचेत्युभयमपि प्रत्यक्षम् । तज्ञव् नार्वविरहितः शब्दः कालिदासेन चिद्गगनचिन्त्रकायाम् –

> शिवशक्तिरिति ह्येकं तत्त्वमाहर्मनीषिणः । न शिवेन विना देवी न देव्या च विना शिवः । नानयोरन्तरं किञ्चिच्यन्त्रचन्द्रिकयोरिव ।। उक्तग्रन्थेन शब्दार्थयोरभेवः सिख्यन्त्येव । तयोर्यामलं रूपम् । यतः शब्दान्वेभेन न विना प्रत्ययोद्भवः । यथा तथा जगदिदं सर्वमेव निजात्मना । तथाऽइत्मनाइन्विद्धेव सर्वती भाति भारती ।।

शब्दानुवेधं विना नार्थस्य प्रत्ययो भवति। अत स्व शब्दानुवेधपूर्वकमर्यप्रत्ययाहुमयोरमेदः, सहेव तयोः स्फुरणं च निश्चीयते ।



असंख्येया नादाः । एष्वेकः प्रत्येकं परिमितात्मनाः सम्बद्धः । स च व्यक्तिविशेष्वन्तस्सन्जल्योद्भावको बाह्यविषयस्य सविकल्पग्रहणकाले । सन्जल्पश्च शब्दार्थयोरैक्यरुपात्मकः ।

श्र्यमाणा वर्णाः श्रोतृनिष्ठं नादमिन्यक्तीकृवीन्तः। अभिन्यक्ती नादः श्रोतृबुद्धेः पुरतः शब्दार्थद्भयात्मकान्तस्सन्जल्पमुपस्यापयति। श्रोतृबुद्धिः शब्दार्थयोः पृयक्करणस्पमध्यवसायं कृत्वायमर्थे इत्यध्यवस्यति।

अत स्वार्यसृष्टिशब्बसृष्टयोर्युगपदेवाङकुरतच्छाययोरिव परस्परसम्पृक्तयोरुत्पत्तिः , पदार्थमात्रस्य शब्दानुविद्धत्वात् ।

शब्दार्थसृष्टयोज्ञांनजनकं मन एवास्ति। तत्तु शब्दं श्रोत्रोन्द्रयेण
गृह्णाति, अर्थस्तु क्वचन साक्षाद् नेत्राविभिश्च गृह्यते। मनः श्रोत्रञ्चार्यान्तर्गतं
मन्यते। अत एव यथा शब्दार्थमयी सृष्टिः, स्यूल-सृक्षम-सृक्षमतर-सृक्षमतमभेदैश्च
चतुर्धा भवति, तथैव श्रोत्रमनसी प्रत्येकमिष चतुर्धा विभ्रज्यते। तत्र स्यूलश्रोत्रेण
स्यूलशब्दश्रवणात् स्यूलार्थस्य स्यूलमनसा ज्ञानं भवति। एवमेव स्वभ्रशत्रेण
स्वस्थाब्दश्रवणात् स्यूलार्थस्य स्यूलमनसा ज्ञानं भवति। एवमेव स्वभृत्रोत्रेण
स्वस्थाब्दश्रवणात् स्व्यार्थस्य स्व्वम्यनसा ज्ञानं जायते। मनः श्रोतयोः स्वम्यता
शास्त्राभ्यासयोगाम्यासयोः पहतया सम्पन्ना भवति।

दस्तुतः स्ष्टिडयम्लम्तस्क्षमस्पविशेषात्मकत्वाविमन्नशब्दार्थस्यं शब्दबह्मेत्याविपविनवेशयं परं ब्रह्मेव। तच्च प्रकाशैकस्वस्पम्। "घटः स्फुरितः" "पटः स्फुरितः" इत्याविप्रत्ययेन पवार्थमात्रे स्फुरणाष्यवस्तुविशेषस्य तत्त्विमन्नस्यानुमविसद्धत्वात्। प्रकाशस्यापि स्फुरणमवश्यं वाच्यम्, "प्रकाशः स्फुरितः" हित प्रत्ययात्। तच्च् स्फुरणं शिक्तिरित्युच्यते। प्रकाशस्फुरणयोश्च मिलितयोरेव जगत्कारणत्वम्।

तन्त्रागमे संविद्यास्या परावाक्, यत्र शब्दार्थी सममेव प्रस्कुरतः । शब्दार्थेयोरिमिन्नत्वादुमयात्मिका परास्पा संविद्यास्या च चितिः परमेष्ठिनो इदयं प्रोक्ता । ततः सा वागविशिष्यशब्दविशिष्यविद्या स्फुरणात्मिका प्रोन्मुख्यतिश्चन्तामयी मवित । ततश्च शब्दात्मकत्वेन विवृतार्थमयी मवित । एवं संवित्स्वरूपस्य सर्वप्रकाशकस्य प्रमेव प्रकाशनशक्ति या वागन्तः सन्जल्परूपा, वर्णपदवाक्यजविम्ता, सैव पदार्थरूपतया बहिर्मवतीति स्वानुमवप्रसिद्धमेव प्रबुद्धानाम् । अकतन्त्य इ



चिवातमेव हि देवोङन्तः स्थितमतिन्छावशाव् बहिः । योगीव निरूपादानमर्थेजातं, प्रकाशयेत् । । स्वामिनश्चातमसंस्यस्य भावजातस्य भासनम् । अस्त्येव न विना तस्मादिच्छामर्शः प्रवत्तिते ।।

चिदेव भगवती स्वच्छन्दस्वतन्त्रस्या तत्तदनन्तजगदात्मना स्फुरतीत्येतावत्परमायोष्ठयं कार्यकारणभावः । अत्र कार्यकारणभावे कार्यं कारणाव् भिन्नं भवति । तत्र चित्र्विगत्कारणम्, किन्तु चिञ्जगतोरभेदात् कयं जगच्चितेः कार्यं भवितुमर्हति । यतो हि कार्यं कारणाव् भिन्नमिति नियमोष्ठस्मिन् सिद्धान्तेष्ठस्ति । स्कुरणं जगदुनमेषः । तदुच्यते – परमार्थे कार्यकारणभावे क्रमो नास्ति । अत्र चितेः स्फुरणं जगदुनमेषः । उभ्तन्य –

"पितिः स्वतन्त्रा विश्वसिक्षितेतुः" इति।

एवन्य सर्वमिष प्रपञ्चलातं चिदात्मकमेव तन्त्रागमेषु प्रसिद्धम्। तथा विदात्मेव हि देवो\$न्तः स्थितं प्रपञ्चलातं स्वेच्छ्या स्विमतौ स्वाधारे स्विस्मिन् स्वप्रकाशे च बिहः प्रकाशयित । बिहः प्रकाशनं चान्तरविस्थितस्यैव प्रकटीकरणम् । तत्र यथा योगी सङकल्पमात्रेणैव यित्कमिष वस्तु बिहरामासयित, स किमप्युपादानं नापेक्षते, तथैव चितिरिष विनोपादानेनैव अन्तः स्थितम् अर्थलातं बिहरामासयित । यथा कुम्मकारो मृत्तिकामादायैव घटनिर्माणे समर्थो मवित्, तथा नात्र व्यवस्या । इयं बाह्यामास्त्रो महेश्वरकल्पनानां बिहः प्रक्षेपमात्रमेवा\$स्ति । ये पदार्थ महेश्वरस्य ज्ञानस्वरुपाः सन्ति, ते च तस्येच्छ्या ज्ञेयरुपात्मिन बिहः प्रकटतां यान्ति । ते चार्थस्वरुपाः सन्ति । ते चेदमात्मिन विश्वस्वरूपे वा आविर्मवन्ति । जीवेम्यश्च च बाह्यरुपे आमास्यन्ति । उक्तज्ञ्च पदार्थस्योदयक्षमः ।

यत्र यत्र भवेदिच्छा ज्ञानं तत्र प्रवर्तते । क्रियाकरणसंयोगात् पदार्यस्योदयो भवेत् ।

महेरवरस्य सर्जनबृष्ट्या इवं वर्शनं स्वातन्त्रवादे प्रसिद्धम्। तस्याभिन्यिक्तराविभविवृष्ट्या याभासवादात्माना प्रसिद्धा। यथा मयूरस्य विज्ञविषित्रिपिष्ण्वकलापं तस्याण्डेऽविभिन्नस्यात्मिन निष्टितमस्ति, तथैव समस्तं जगद् महेरवरेऽविभिन्नस्पतया विद्यमानमस्ति। एतादृशं सादृश्यं दृशनिऽस्मिन् मयूराण्डरसन्यायेतिसंता विभित्ति, सम्पूर्णविश्वस्याधिष्ठानं वितिः संविदेवास्ति।



चित्रविचित्रः परिवर्तनशील आभासश्चितेराविभविमात्रमस्ति, यस्य कस्यापि प्राकट्यं भवति प्रमेयः, प्रमाता, ज्ञानम्, ज्ञानसाधनम्, इन्द्रियाणि चेति समेषां रूपाणि परमचितेराभासमात्रं सन्ति। तथा हि — आभासरूपा एव जड़चेतनपदार्था इति।

तत्रामासस्यार्षः ईषत् सङकृषितं भासनं प्रकाशनं वा सर्वविधाविमाविः परिसीमितोङस्ति । यतिकमपि विद्यमानं वर्तते, तत्सर्वमामासस्य विन्यासमात्रमेवाङस्ति । उक्तञ्चामासस्य स्वस्यं यया –

> वर्षणाबिम्बे यहन्नगरग्रामादिचित्रमविभागि । भाति विभागेनैव च परस्परं वर्षणादिष च । । विमलतमपरमत्रैवबोधात् एइद् विभागश्न्यमपि अन्योष्टन्यं च ततोष्टपि च विभक्तमाभाति जगदेतत् । ।

यया— स्वच्छे दर्पणे चित्रविचित्रनगराणि ग्रामाविनि च प्रतिबिम्बतानि भवतिन्त्रि, तेषां प्रतिबिम्बानि दर्पणादिभन्नान्यपि परस्परं दर्पणाद् भिन्नानि प्रतीयन्ते, तथैवेदं जगत् परम शिवस्य (चिते: ) अभिन्नमपि परस्परं ततो भिन्नं प्रतीयते, भिन्नं च भासते।

तत्रामासी दर्पणे प्रतिबिम्बिताकार इवास्ति। यथा दर्पणे प्रतिबिम्बस्तस्यादिमनः तथापि मिन्न इवामासते। तथैव बाह्यामासोऽपि शिवादिमन्न एवास्तिः किन्तु मिन्न इव प्रतीयते। यथा दर्पणे प्रतिबिम्बितं नगरम्। गामी नदी वृक्षाश्य यद्यपि दर्पणादिमन्नानि सन्तिः तथापि मिन्नानीवामासन्ते। तथैव महेश्वरस्य संविदि प्रतिबिम्बितं जगिष्यतेरिमन्नमेवास्ति। एवमेव मन्यत्रापि –

निर्मले मुक्तरे यद्भव् भान्ति भूमिजलादयः । अमिश्रास्तद्भवेकस्मिष्टिचनमात्रे विश्ववृत्तयः ।। अत्र दर्पणोपमायां द्भावपवादौ चिन्तनीयौ —

॥— वर्षणे किश्चित् बाह्यपवार्यः प्रतिबिम्बतो मवित । महेश्वरस्य सार्वमौमचेतनायां तस्येव स्चित्रक्त्यना प्रतिबिम्बता मवित, न हि किश्चित् बाह्यपवार्यः । वर्षण एकेन बाह्यप्रकाशेनैव प्रतिबिम्बस्य सम्भवः । महेश्वरस्य चेतनायां स्वस्येव प्रकाशः, स तु सर्वप्रकाशानां प्रकाशः । तत्र बाह्यस्य कस्यापि प्रकाशस्यावश्यकता नास्ति ।



विकास क्षेत्र क्षे किन्तु महेरवरस्तु चेतनः तस्य चेतनायारच प्रतिब्रिम्बवत् कल्पनाः प्रकटिता मवन्ति । स त् चेतनत्वात् सर्वे वेत्ति । दर्पणे प्रतिबिम्बितान् पदार्थान् जड्त्वाद् दर्पणो न जानाति, इयानेवोधयोविशेषः । इदमेवोक्तं यथा -

> अन्तर्विमाति सकलं जगदात्मनीह यद्भव् विचित्ररचनामुकुरान्तराले । बोधः पुनर्निजविमर्शनसारयुक्त्या विरुवं परामृशति नो मुकुरस्तयावत् ।।

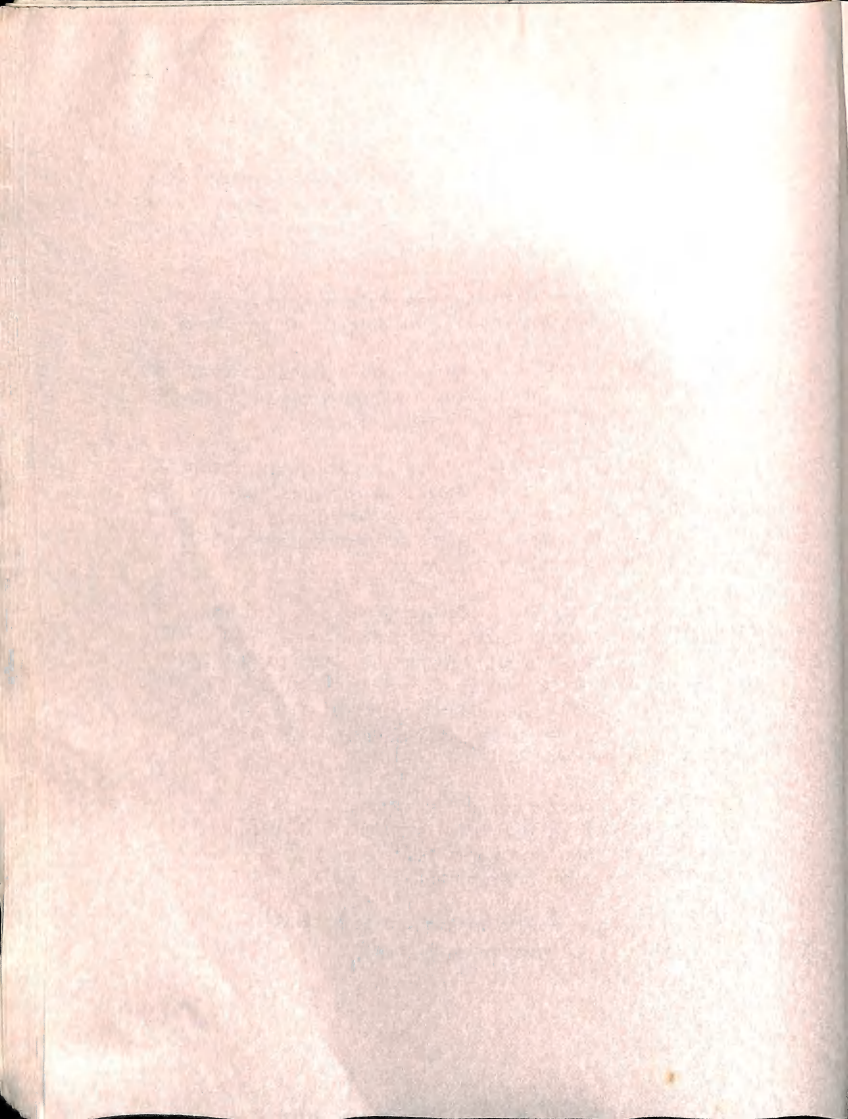
यया विभिन्नाः पदार्थाः दर्पणे प्रकटिता भवन्ति, तथैव परसंविदि जगतः प्राकट्यं भवति। किन्तु परसंविद्धविमर्शशक्त्या तं जानाति. मुकुरस्तु स्वीस्मन् प्रतिबिम्बितान् पदार्थान् न जानाति जङ्त्वात्।

समुद्रे तरङग इव चेतनायामामास उत्तिष्ठिति । तरङगाणामृत्यानपतनाम्यां न हि केष्डिपि लाभः, न च हानिः समुद्रस्य, तयैव आभासीत्त्यानपतनाभ्यां परमा चेतना लामातिमका हानिग्रस्ता च न भवति। तत्रैव आभासाः प्रकटिता लीनारच भवन्ति किन्तु तदिष्णानात्मिकायां चेतनायां न कोडिपि विकारः परिवर्तनन्य सम्पद्यते।

एकञ्च स्वच्छवर्षणावेरेवायं प्रमावः, येन वस्त्ववस्तुनोविलक्षणमामासमात्रसारप्रतिबिम्बनाम्ना प्रतिमासितो भवति । यथा भगवता वर्षणादिष्वाभासमात्रसारात्मकाः पदार्था अवभास्यन्ते, तथैव संवित्ततत्त्वरूपायां चिताविदं विष्वं भासते। न हि संविदः परं तस्य किन्चिदन्यद् रूपम्। एतादृष्टी बोधे प्रतिबिध्विताख्या वर्तते । प्रतिबिध्वातिरिक्तो नान्यः पदार्थे आधासविषयो भवितुमहीति। तथा हि भासनसारतैव हि प्रतिबिम्बता। इहावभासनसारमेव प्रतिबिम्बतत्त्वम् । ययोक्तं तन्त्रालीके -

> न देशों नो रूपों न च समययोगों न परिमाः न चान्योन्यासङ्गो न च तदपद्यानिने घनता। न चावस्तृत्वं स्यान्न किमपि सारं निजमिति. भूवं मोहं साम्यादिति निरिवशव्यणिविभिः।।

एवमासामामात्रसारं प्रतिबिम्बसतत्त्वं बाह्यार्यवादिनो निश्चितमेव द्वैतप्रयात्मकं सङ्कृचितं ज्ञानं शाम्यतामित्येतदयां दर्पणविष्य्ः । कुड्यादिवैलक्षण्येन



प्रतिबिम्बसहिष्णुवस्तुप्रकारो निरिदशिष् निर्दिष्टवान् । एवं च सत्यमर्थः प्रदर्शितो भवति-यिकश्विमदं संविदि दर्पणप्रतिबिम्बन्यायेनावस्थितम्, न तु तदितिरक्ततया बही रूपत्वं न वस्तुसदिति न तत्राभिनिवेष्टव्यमिति ।

आमासो नाम नान्ययामावः, प्रत्युयतान्तः स्थितस्यैव ब्रह्मः प्रकाशनम्नमेषपदामिन्येयम्। उनमेषश्चायं सांख्यानां विकृतिलक्षणात् परिम्नमात्। वेदान्तिनामन्ययाप्रयनकपाद्भिवतांच्य सर्वया विद्यते। प्रकाशो इयत्र स्वतन्त्रतायाः संविदः स्वीकृतः, न पुनरचेतनायाः प्रकृतेः। मिप च प्रकृतिपरिणामवादे गुणानां साम्यं वेषम्यमयुपैति, अत्र तु स्वतन्त्रा चितिः स्वस्वातन्त्र्येणाविकृता सती तत्तद्रपेण स्वात्मानं प्रकाशयतीति न वेषम्यावकाशः। अन्तः स्थितस्यैव बाह्यत्वापादनं प्रकाशः। वेदान्तिनां ब्रह्म चेतनं सदिप न स्वेच्च्या स्वात्मानं जगदात्मना प्रकाशयेत्। तस्मिन् स्वातन्त्र्यामावात् कर्तृत्वानुपलढभेः। चितिस्तु स्वतन्त्रा विश्वसिल्लिहेतः। सा हि –

लगच्चित्रं समालिख्य स्वात्मत्लिकयात्मनि । स्वयमेव तदालोक्य प्रीणति परमेशवरी ।।

तस्य प्रकाशकश्च न खल्वन्ययामावी भ्रमो वा, अपि त् चेतनत्वेनैव स्वस्वातन्त्र्येण सर्वेदा सर्वातमा भानम्। एवं चास्मिन् मते प्रपञ्चस्य संविदेकात्मत्वं सिद्धयतीत्यामासवादोष्ठयं निर्वृष्टत्वाद् वरीयान् परिणामवादिवर्त्तवाद्मभ्याम्। आभासवादोष्ठयं प्रतिषिम्बवादनाम्नाष्ठभिनवगुप्तेन् तन्त्रालोके तृतीयाश्वनकारम्ये महता संरम्भेण प्रतिपादिताः। एकच्च अन्तः स्यतस्यैव पदार्थस्य बाह्यं भानात् पदार्थानां बोह्नत्वम्, बुद्धस्यत्वं सृतरामायाति।

विरुपाक्षफ्चाशिवाद्यामर्थजातस्य स्थिति प्रकाश एव प्रतिपादिता। तत्र पराख्ये शब्दब्रह्मण प्रकाशविमशंद्योः स्थितिर्मवत्येव। तत्रेव प्रकाशान्तः स्थितानि तेजांसि तमांसि च। तथा हि –

> अहमेकोड नस्तमितप्रकाशरूपोड स्मि तेजसां तमसाम् । अन्तः स्थितो ममान्तस्तेजांसि तमांसि चैकस्य ।।

अस्यार्थः अनस्तिमितप्रकाशस्यो नित्योदितप्रकाशमयः । एकोछ जितीयः । तेजस्तं तेजस्त्वेनाभिमतानां बुद्धयादिकरणानामकीदिज्योतिषां चान्तः



स्थितोङस्मि प्रकाशमानत्वेन तेषामन्तरात्मतयाङहमस्मि । तथा तमस्त्वेन प्रकाशमानत्वात् तमसां बिन्दुमायादिनां चान्तः स्थितोङस्मि । प्रकाशात्मिन मध्यन्तरवस्यिते तेजस्तेजस्तया तमस्तमस्तया च चकास्त्यादित्याशयः । तानि तेजांसि तमांसि च ममान्तः स्थितानि । प्रकाशात्मकोङहमेक एव म्यावाम्यावात्मकजगद्ग्पतया परिस्मुरामि । अत्र प्रकाशात्मके शब्दब्रह्मपर्यन्तः स्थितं प्रपञ्चजातं बाह्ये च तस्यैव स्मुरणमित्यनेन पदार्थानां बौद्धत्वमेव सङ्गरन्ते तन्त्राचार्याः ।

एवज्य जगतः सृष्टेः चतुर्भा भागः। 1-शक्तिः, 2-माया, 3-प्रकृतिः, 4-पृथ्वी चेति। तत्र शक्तिविन्दः, माययामित्राध्वात्मकम्, प्रकृत्या शुद्धेतरात्मकम्, पृथिव्या स्यूलभोगायतनादि। एवं चतुर्विभागं यदण्डं यश्चास्य विभागो भुवनादिरुपः, तत्सवें प्रकाशे स्यितं वर्तते। उक्तञ्च -

> शक्तिमांया प्रकृतिः पृथ्वीति चतुर्विमागमण्डवत् । यश्च विमागोऽस्य पुनर्बहुधा सर्वीस्यतं मयि सर्वे तत् ।। अनेनापि पदार्था अन्तः स्थिताः व तु बाह्याः ।

जगदेतव् झिविधम् – स्यूलं स्वमं चेति । स्यूलं व्यक्तमुच्यते । स्वमं च विन्झात्मकम् । तत्र पदार्थात्मकं यदेतत् तव् नित्यमेव तल्लग्नम् । उदयादिदशास् सर्वदा बिन्दुशक्तिलग्नमेव । यत् पुनरच्यक्तं विन्झात्मकं तदिप तत्र निमञ्जिति । स्यूलतया स्वमतया वा प्रतीयमानं यथावदिस्त जगत्र तत् सर्वे प्रत्यवमश्रात्मकिचितिबर्डिमविन नोत्पद्यते । जलबर्डिमविन तरङगादिवदिति यावत् ।

शब्दब्रह्मणि पदार्घो अन्तः स्यिताः । तत्र यदा संकल्पपदवीस्ट उन्मेषो भवति तदैव ब्रिडः स्फुटो भवति । उक्तञ्च —

> शब्दस्यपदार्थस्य शब्दः स परमः स्मृतः । सङ्कल्यपदवीरुदः स्फुरत्यन्तः स्थितः स्फुटम्।।

बर्डिचटपटादयो जडचेतनपदायां ये च दृश्यन्ते, ते सर्वे\$न्तः स्यिता बौद्धा एव सन्ति। एतत् सर्वे प्रबुद्धानामनुभवसिद्धम्। बौद्धा एव पदार्या बहिरामान्ति। तेषां बाह्यसत्ता नास्ति। तथा हि —

> यत्किन्विवामाति बहिस्तवीश न्नं तवास्त्येव समस्तमन्तः । निमीलिताक्षा इवि लक्षयेयुस्तयैव सर्वे कय्यमन्यया तत् ।।



यया जाग्रदवस्यायां सष्टाष्ठतमस्वभाव इच्छ्यादिहाक्षात्मिकयाष्ठभययितो याचितः सन् पुंसो इदि स्यितानभिमतान् पदार्थान् प्रकाशयित चक्षुरादिष्वभानेनेत्यर्थः । एतदुक्तं भवित – अनेकार्थसन्निभानेष्ठपि गणिकान्टमल्लप्रेक्षकादिषु यदेव वस्त्वभिमतं तदेव यथा पश्यितः स्वरूपानुप्रवेशात् । त्या स्वप्नेष्ठव्यभीष्टानेवार्थान् मध्ये इदि स्वरूपमावे स्थितः सन् स्फुटतरं कृत्वा नित्यं सदैव प्रकाश्य दर्शयेत् कृतः ? प्रणयस्येच्छाभ्यर्थनाया अनितक्षमाद् अत्यागाच्य । उक्तन्यैतत् –

यवेच्छाम्यवितो पाता जाग्नत्यवित् इतिस्थितान् । सोमस्यिवियं कृत्वा सम्पादयित देहिनः । । तथा स्वप्नेष्ठप्यमीष्टार्थान् प्रणयस्यानतिक्रमात् । नित्यं स्फुटतरं मध्ये स्थितवद् यं प्रकाशयेत् । ।

यया द्रस्यितः किश्चवर्या घटपटादिवस्त्विक्षेपो**ऽ**स्फुटं संदिग्धो दृष्ट्ः सावधानेऽप्यन्यव्यापृतेऽप्येकारोऽपि चेतसि सति हि यस्मात् स स्वार्य पुनरात्मप्रयत्नविशेषेण विचारितः भयदिन्तः स्थितेन बाह्यवस्तुसंवादात् स दृष्टो घटपदादिनिः संदिग्धोऽवमासते । तथा हि –

> यया इययोष्डस्फुटी दृष्टः सावधानेष्ठिप चेतनः । भ्यः स्फुटतरो भाति स्वबलोद्योगभावितः ।। तथा सत् परमार्थेन येन यत्र यदा स्थितम्। तत्तया बलमाक्रम्य न चिरात् सम्प्रवर्तते ।।

J. J. J. T. T. ---

अक्षे योडवंग्रहो ब्रष्ट्स्तज्जाग्रविति कथ्यते । पतेरर्थस्मरणं मनसा स्वप्नसंशितम्।। यथार्थस्मरणे नस्तत् सौषुप्तमुदाहृतम् । शुद्धबोधैकरूपो योडचस्यस्तस् वैच तुर्वतस् ।।

प्रप्रचामृता जडचेतनावयो विकल्पाल्याः, स एवं संसारः। तथा डि -सर्वो विकल्पो संसारो नान्यो बन्धो विकल्पत इत्युक्तम्। अत एव शब्बब्रह्मणो जगतश्य न कोष्ठपि भेदः। तस्मादेव विकल्पस्य संसारस्योत्पादकःशब्दः। शब्दस्यापि विकल्पाल्यः संसारो योनिमृतः अभयोरभेदात्। तथा डि -स्थाशब्देभ्यो विकल्पात्मकः संसार उत्पद्यते। विकल्पात्मक संसाराच्य स्यूलाः शब्दाः उत्पद्यन्ते इति रीत्या न कोष्ठपि विरोधः। उक्तञ्च -



विकल्पाः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः । यथा राहोः शिम्र इति भारा वा सर्पिषो यथा ।।

एवञ्च शब्दब्रह्मणः सङकत्यादेव कार्यमृत्पद्यते । विश्ववृत्तेः शब्दः कारणम् । शब्दं विना संसाराख्यः कश्चित् पदार्थो नोदेति –

वागेवास्याः कारणं विश्ववृत्तेन्यांय्यं चैतन्नागमः, केवलोध्यं नासङ्कर्यं किन्निपदस्तीह कार्यवापं विना नहि कल्पोधिस्त किश्चत्। तथा हि – अन्तःस्यिताः पदार्थाः स्क्षमस्क्षमतरस्यूलस्यूलतरत्वेन च स्फुटा भवन्ति। तथैवं प्रक्रिया-

निष्कम्पबोधसामान्यस्पो मात्रा पुरा स्वयम्।
ये शब्दणिता मावाः स्थमस्थमतराखिलाः।।
सामान्यबोधशब्दस्य पश्यतस्त्वेकतां गताः।
यदाऽ मिमुखमायान्ति सङकत्पादृत्तियतस्य च।।
शब्दस्पपदार्थस्य शब्दः स परमः स्मृतः।
सङकत्पपदार्थस्य शब्दः स्फुरत्यन्तः स्थितः स्फुटम्।।
पदार्थोपरमः शब्दो मध्यमं विद्धि तं मृने ।
पित्तायुकरणोत्यास् प्रयत्नपदवीषु च।।
वाच्यवायकमावेनाऽभिव्यक्तः स्यृत उच्यते।
वृश्यादृश्येषु मावेषु योऽभिव्यक्तं प्रयाति च।।
स स्यूलतरश्येव व्यवहारेऽखिले स्थितः।।इति।।

अस्मिन् स्पन्दसत्त्वे दशाद्वयं यदस्ति कायकर्तृत्वशब्दितं कार्यकारणसंज्ञितं भोग्यभोक्तृभेदभिन्नदृश्यद्रष्टुभिदावेद्यवेदकरूपम् । तत्र तयोरभ्यासाद् या कायता, सा क्षयिणी उत्पत्तिविनाशयुक्ता, यत्पुनः कर्तृत्वं तदक्षयम्, निरविधिचितस्वरूपत्वात् ।

मस्मिन् कार्ये ब्राह्ये**ड**ये श्वयिणि सित कार्योन्मुलो यो ब्राह्याकरणव्यापाररूपः स केवलं लुयप्यते न लक्ष्यते न्यग्रम्येव स्वात्मन्यास्ते । स्यगितेन्ब्रियस्य वा व्यापारासामप्यति । तस्मिन् प्रयत्ने लुप्ते सित "अस्मि अहं विलुप्तः " इत्यबुधो जानाति» न त चिहुपस्य विनाशो भवति । उक्तञ्च –

> विज्ञप्तेनी विनाशोङिस्ति विनष्टेङिपि शरीरके । अभावे स्यंकान्तस्य नैवास्ति सवितुः क्षतिः । इति । ।



अत एव बाह्ये\$विद्यमाना अपि पदार्थाः स्वात्मिन चिदात्मिन अपुषग् भूयेव स्थिता भवन्ति । तथा हि – शब्दार्थयोबौद्धत्वे\$यं सिद्धान्तो\$ग्रेसरी भवति ।

एवज्य देशकालादिविष्ठिन्नस्य कार्यस्यैव निवृत्तिः , न तु यो**ऽ**न्तर्मुखो भावो बहिरप्रस्तेः स्वरूपस्यः स्वभावः सर्वज्ञतादीनां गुणानामाश्रयस्तस्य भावस्य लोपः कदाचित् सम्पद्यते । चिद्पस्य पदार्थस्यैव सर्वदोपलिष्धः । एतवुक्तम् –

> वेशकालक्रियाकारैरविच्छिन्नेषु वस्तुषु । अनवच्छिन्नस्पस्त्वं मासितस्य बहिः स्थिते । ।

एवञ्च चित्रुपमात्मानं योगिनः सततमनुभवन्ति । तया हि -

काइ प्यवस्या न ते साइ रित यस्यां संविन्न वर्तते । तेन-चिवचनमेव त्वां योगिनः पर्युपासते । ।इति । ।

यदा अर्थात्मकः शिवः सर्वप्राणिनां चित्ते परिस्फुरति, तदा आत्मा मनसा संयुज्यते, मन इन्त्रियेण, इन्त्रियमयेनिति रीत्या तेजसां स्यादिनां तमसां घटादीनां जडानामपि प्रकाशमानत्वं चित्ते । चिदातमि परमशिवे प्रथमं स्फुरित सत्येव तत्तिदन्त्रयद्वारा तत्तदर्थानां स्फुरणम् । अत्र श्रुतिः "तमेव भान्तमनुभान्ति सर्वे तस्य भासा सन्निमदं विभाति ।"तस्मात् सर्वतः सर्वस्य विश्वस्य । उक्तलक्षणस्याविनाभावस्पत्वं विना न भवतीत्यपि न विस्मरणीयम् ।

विश्वमिदं ब्रष्ट्ः सापेक्षप्रतीतिकम्। यथा— सम्प्रतिपन्नी घटो यदि ब्रष्ट् सापेक्षप्रतीतिको न भवति, तदा दृश्यमपि न भवति, यथा — शशविषाण इत्याद्यन्वयव्यतिरेकिसिद्धेनानुमानप्रमाणेनावसीयते। अनेन स्फुरणप्रकारेणायनिां बौद्धत्वं बृद्धिस्यत्वम्, आन्तरत्वन्य सर्वमिप सम्पद्यते। उक्तन्येतत् —

> तदा प्रकाशमानत्वं तेजसां तमसामपि । अदिनामावस्पत्वं तस्माद्विश्वस्य सर्वतः ।।

अत्र चिदात्मनि परमशिवे पदार्थानां प्रथमं परिस्फुरणत्वात् तेषां बौद्धत्वं स्तरामायाति । किं वाङ्यात्मकः शिवः सर्वप्राणिनां चित्ते परिस्फुरति ।



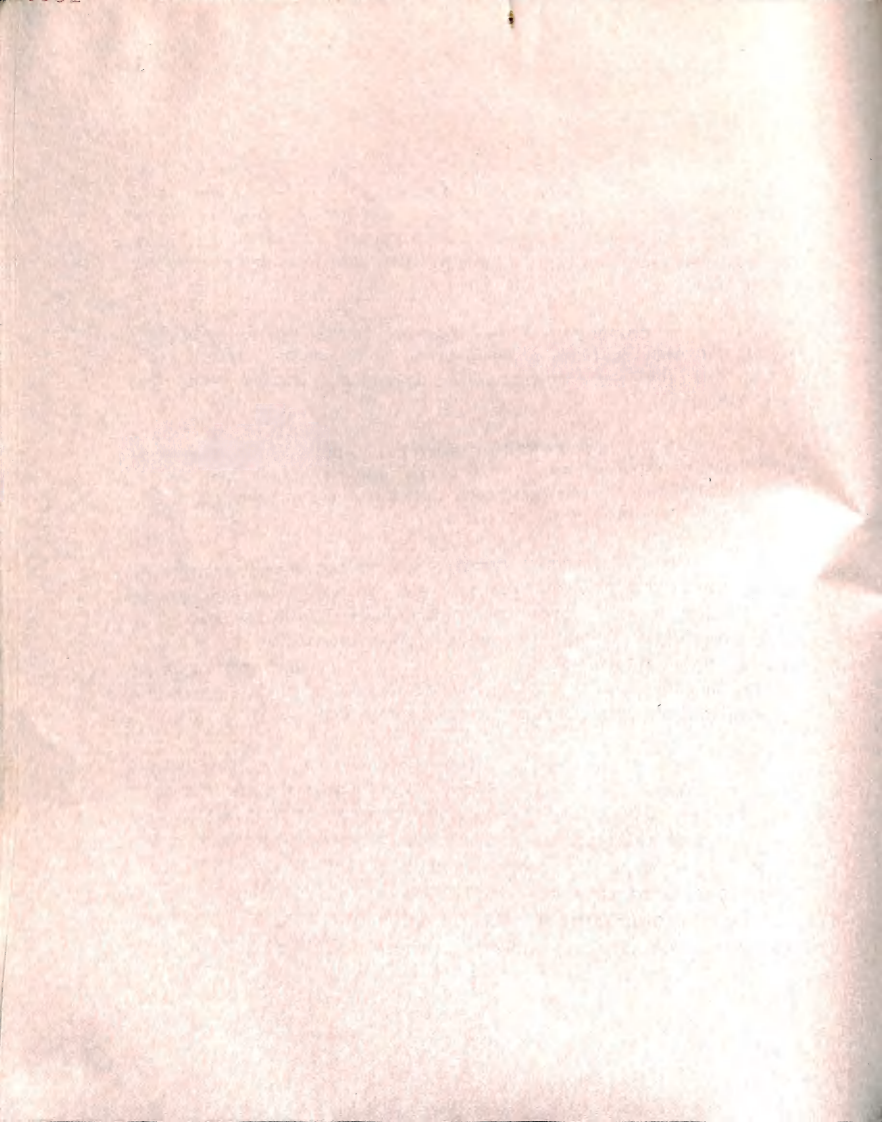
तत्र वर्ण-पद-मन्त्र-काल-तत्त्व-भ्वनात्मकः घडभ्वा। तेषु वर्ण-पद-मन्त्रात्मकः प्रमाणः भ्वाशिब्दात्मकः, कलातत्वभुवनात्मकः प्रमेयाभ्वाध्यत्मिकः। वर्णाद्यभ्वत्रयं वाचकाभ्वा, कलाभ्वत्रयं च वाच्याभ्वा। एवञ्च कलातत्त्वभुवनात्मकमर्यत्रिकं स्यूलं। वर्णपदमन्त्रात्मकं शब्दित्रकं स्वस्म्। कलातत्त्वभुवनात्मका रूपाभ्वानः, वर्णपदमन्त्रात्मका नामाभ्वान इत्यपि व्यवहारः प्रसिद्धोक्षस्ति।

अत्र पञ्चादशद्धणाः, सप्तषिद्धवणाः, कादयो वर्णाः, षटतिशच्चेति नित्याषोडशिकाणीवे प्रपञ्चिताः। स्यूलस्क्ष्मभेदेन शरीरे वर्णक्रमः संव्यवस्थितः। वर्णक्रमक्षिणी चिच्छक्तिः। वर्णाम्बिकायाः पश्यन्तिरूपम्। अस्याश्च त्रीयं भाम परावागूपम्।

पदानि वर्णसंयोगनान्येकाशित्यादीनि। तानि चानन्दपदव्यापकानि स्पितङ्गन्तोपाधिसंकोचितानि सन्ति। वर्णात्मकाश्च मन्त्रा मननत्राणधर्माणश्च तथा च गर्मीकृतासंख्यातमन्त्रवतः सप्तकोटिमहामन्त्रा व्यापकाः साङग्रब्रह्मशिवाख्या मन्त्रा एकादशेति नामाध्वानोद्धपि त्रयः।

एवमेव हकारो**९**न्त्यः कालरूपः कलातिद्ववर्तम्तिबन्दुद्भयं शिवशिक्तरूपं पन्द्रस्यात्मकप्रकाशिवमर्शरूपं परमिबन्दुप्रापकम् । तथा हि किञ्चित् कर्तारमम् कलयन्ती कीत्यिते कला नाम्ना । तत्वानि शिवशिक्तसदाशिवेश्वरशुद्धिविद्यामायाकला विद्या रागकालनियतिपुरुषप्रकृतिमनोबुद्धयहङकारश्रोत्रत्वक्पक्षुर्जिह्वाद्याणवाक्प्पाणि पादपायूपस्यशब्दस्पर्शरूपरसगनाकाश वायुवहिनस्तिलम्मयः । अनाश्रितादिकालाग्निस्द्रान्तः कालान्यादिशिवान्तो वा भृवनाभ्वा । अनाश्रितादिकालाग्निस्द्रान्तः षट्त्रिंशत्तत्त्वात्मा भृवनानि चतुर्विशत्यिके हे इति ।

एवन्य संविदेव भगवती वामकेश्वरदर्शने त्रिपुरामिभाना परब्रह्मशब्दब्रह्मेति कय्वते। तत्र त्रिपुरापदस्य नानाविधा उव्युत्पत्तयो निरुक्तयश्य बुरयन्ते । तद्यथा त्रिम्यः पुरा त्रिपुरा । त्रिबिन्दुत्रितत्त्वेम्यः पुरा स्थितेति मावः । त्रिपुरा वर्णानामाविर्मृतकारणरूपा संयमकारहकारकामलापर्यायप्रकाशविमर्शरूपा**ऽ**पीति बीकोच्यूनदशायाँ शक्तिरेकविधैव स्ती THEF वावत । त्रिपुरा । न्तानक्रियेरच्छारुपत्रयबिन्दुरुपेणीह्यमाना त्रैविष्यं गता शिवशक्तित्रियक्रित्रभागित्रबीजतत्वित्रगुणित्रकोणाविभेवत्रयाविभविण त्रिवृत्करणरचना त्रिपदा । स्मस्ताध्वद्यापिनी विष्येन चतुरा äfest



भामतत्त्वपीठलिङगमातृकाविभ्यस्त्रिभ्यो**ऽ**पि पुरा या विद्यते सा त्रिपुरा देवीप्रकाशविमर्शसामरस्यरूपिणी । त्रिपुराणीवे तु —

> नाडीत्रयं तु त्रिपुरा सुषुम्णा पिडगला इडा । मनो बुद्धिस्तया चित्तं पुरत्रयमदाङ्गम् ।।

इत्युक्तम् ।

तच्य त्रिपुरामिधानं परं ब्रह्म प्रकाशविमर्शसामरस्यात्मकं बीजावस्यास्पम् ।
ततो बीजाच्छ्नादिव कलातत्त्वमुवनामिध्येरूपार्यत्रिकस्य स्यूलस्य
वर्णपवयमन्त्रामिधानस्पशब्दात्रिकस्य स्क्ष्मस्य कर्तृकर्मव्युत्पत्त्या लोकलोकनलोक्यात्मनः
घट्त्रिशतत्त्वसमुदायस्पस्य त्रैलोक्यस्योत्पत्तौ कारणमृता स्पन्दशिकतः सन्तृम्मते ।
बीजावस्यायामङकुरकाण्डपत्रपृष्पफलादिवस्यास्पन्दावस्यायामन्तः सदातमना वर्ततै
घटत्रिशतत्वग्रामभूतः कार्यस्यः प्रपञ्चः । अस्यां
घडध्वस्कारमयषटत्रिशत्तत्त्वगर्भमहाङन्तापरामर्शमहाविभृतिरूपप्रपन्चात्मना
महाविकासभावमापन्नायां तत् स्थितिव्याध्तिरक्तो नामरः कश्चनावितष्ठते ।
प्रकाशस्यस्य शिवस्य हि विमर्श एव स्वभावः ।

अतः शब्दार्थरूपयोः शिवशक्तयोराभ्यन्तरस्यापि कृतं कार्यमुभयोयाति इति कृत्वा शक्तिशवयोनित्यसाम्यस्य सिद्धान्तः स्यिरीभृत् समयाचारा**६** भिमानीनां भक्तानां सम्मुखं तिष्ठतीति शक्तिशिवयोः प्रतिक्षणं स्मरणरूप कार्य एव समयः । अत्र दश्ने –

मिय्यालानमर्वश्च शक्तिहेतुश्च्युतिस्तया । पश्त्वमतं पन्पेते तन्त्रे हेयाभिकारतः ।। इति ।।

अत एव पाशापसारणपूर्वकशिवत्वालामाय सद्गुरुरेवास्रयणीयः । यतो हि तान्त्रिकवाङ्ग्रयो गुरुतत्वं सर्वातिशयि परमशिवामिच्यञ्जकमिति सद्गुरुरुपेण महतादरेण संस्मर्यते ।

.....स विवासुः शिवेच्छ्या । भुक्तिमुक्तिप्रसिद्ध्ययं नीयते सद्गुरु प्रति ।।

इति वचनात् सद्गुरोराश्रयणावृते भोगमोक्षयोरभिन्नतया प्राप्तिनैव भवति । सद्गुरप्राप्तौ भगविवचैठव मुख्यं कारणम् । शिष्येच्छा त् तवनुगामिनी । भगववनुग्रहस्य विच्यावेव साधकस्य स्वरूपालाभाय अत्युत्कदेच्छा जागित । इयमिच्छैव शुद्ध विद्यापवेन सत्तर्कपवेन वा उच्यते । यद्यपि गुरुतः ॥ शास्त्रतः ॥ स्वत इति कारणत्रये अभ्यादितत्वाव गुरोरेव प्रयमोपात्तत्वावनयोर्द्धयोः कारणत्वं गुणीभूतत्वमेव । तथापि "शिष्यप्रज्ञव बोधस्य कारणं गुरुवाक्यतः " इति "उत्तमानां तु विज्ञानं गुरुशास्त्रानपेक्षणमः" इति वचनाभ्यां स्वभावसिद्धस्य ज्ञानस्य प्राबल्यं ग्रयते । गुरुशास्त्रानपेक्षणमः इति वचनाभ्यां स्वभावसिद्धस्य ज्ञानस्य प्राबल्यं ग्रयते ।



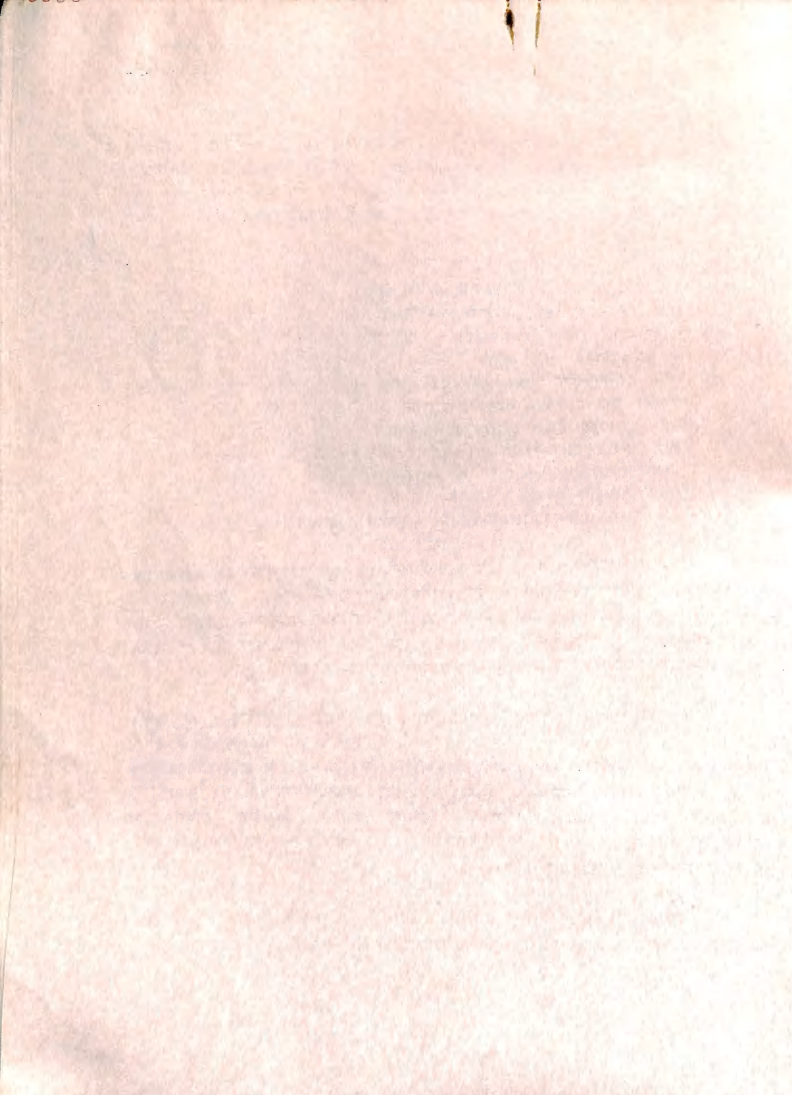
एतादृशप्रातिमज्ञानोदये\$ पि गुरुवचनमन्तरा स्वमावबोधोद्मवो न भवतीति स्निश्चितमेव । गुरोः प्राशस्त्ये स्वाम्यस्तज्ञानवतो गुरोरेव प्रसङ्गः सर्वात्मना उपयुक्तः । वैदिकवाङमयवदागमे\$ पि श्रौतिचिन्तामयमावनामयज्ञानत्रयस्य वर्णनं प्राप्यते । तत्र भावनामयज्ञानस्यैव मोब्रोककारणत्वात् तस्यैव श्रेष्ठत्वं विद्वद्विभर्निणीयते । तदित्यम्

भावात्परतरं नास्ति त्रैलोक्यसिद्धिमिन्छताम्।
भावो हि परमं ज्ञानं ब्रह्मयज्ञानमनुत्तमम्।।
कोटिकन्याप्रवानेन वाराणस्यां शतादनैः।
कि कुरुक्षेत्रगमने यिष भावो न लभ्यते ।।
भावेन ज्ञानमृत्यन्नं ज्ञानान्मोक्षमवाप्नुयात्।
आत्मनो मनसा देव्या गुरोरीश्वरमुच्यते ।।
भ्यानं संयोजनं प्रोक्तं मोक्षमात्ममनोलयम्।
गुरोः प्रसादमात्रेण शक्ततोषो महान् भवेत्।।
शक्तिसन्तोषमात्रेण मोक्षमाप्नोति साधकः।
गुरमूलं जगत्सर्वं गुरमूलं परन्तपः।
गुरोः प्रसादमात्रेण मोक्षमाप्नोति सद्वशी।।इति।।

स्वभायस्तज्ञानिन एव मावनामयज्ञानस्य सृतम्पत्वादुक्ततक्षणतिष्ठातस्य गयुरोमिहातस्यमागमाचार्यैः स्वीकृतम्। कृतवश्निष्ठस्मिन् पूर्वकौलाः, उत्तरकौलाः, समयाचारः, कौलाचारोष्ठथवा समयकौलिमश्रमतानि श्रीविद्योपास्तावनिवार्याणि इति कोष्ठसौ समयाचारः । सत् एव "समयाचारतत्परा" इति लिलितासहस्तनामस् तिलिताया एकं नाम "समयाचारतत्पराः" इति ।

वहराकाशमध्ये देवीचकं भावियत्वा तत्रेव देवी पूजयेदिति तत्र पूर्वज समयः । समयाचारप्रतिपादका विशिष्ठ-शुक्र-शनक-सनन्दन-सनत्कृमारनामकिषिभिविरिचितशुभागमपञ्चकमिपसमयपदेनीच्य ते । तेषु तन्त्रेषु प्रतिपाद्यविषयोष्ठिप समयः , यद्वा शक्त्यभिन्नशिव एव समयः । समयं याति इति समयः शिवः , समया देवी । समयश्च समया च अनयोरितरेतरयोगज्ञन्त्रे "पुमांस्त्रिया इत्येकशेषेणावशिष्टसमयशब्दः साम्यावस्यापन्नशिवस्य शिवायाश्च वाचकः ।

र्भकन्य, तयोः शिवशक्त्योः, साम्यं मवतुमहीते ? पञ्चभा साम्यं मिवतुमहीते, अभिष्ठानानुष्ठानावस्थाननामस्यमेदात्। अभिष्ठानं पूजायास अभिकरणा



श्रीचक्रावि । अनुष्ठानं सृष्टिस्यिति संहारनिग्रहानुग्रहपञ्चकृत्यकारित्वम् । अवस्यानं नृत्याविक्रिया । नामभैरवावि । रूपमारूण्यावि । एतानि पञ्च कार्याणि साम्यमाश्रित्य क्रियन्ते ।

रत्रवामलतन्त्रस्य दशपटलैरपदिष्ट आचारो**ऽ**पि समयाचार उच्येते । पुरुषस्य गुरुकृतया षड्विभैक्यं चतुर्विभैक्यं affarez वृद्धानुसन्धातुर्मेडावेधारव्यसंस्कारः समृत्यद्यते। अनन्तरं मृलाधाराङ्गत्यिता कुण्डलिनी शक्तिमीणपूरचके दीक्षितस्य प्रत्यक्षा भवति । तां सम्पूच्य मनाहतचकं नीत्वाक्रमेण विशुद्धि आज्ञानचक्रयोनीत्वा नीराजनादिना सम्पूज्य च सहस्रदलपद्मे सदाशिवेन संयोगमवाप्य शक्तेम्लाधारकुण्डप्रवेश। एष कार्यकलापो यावत्कालेन निष्पद्येत् तावत् कालः प्रतीक्षात्मकः समय इति कय्यते। समयमतोपासकानां शुकशनकादीनां भ्यानपूजाद्यपि समय इत्युच्यते। शुभाविपञ्चके देवीपूजाया यो वैदकाचारः समुन्मावितः, स आचार एव समयपदवाच्यः समयाचारनामक पुस्तकमपि समयाचारप्रतिपादकं कार्येजातं निर्दिशति । उक्तानां पञ्चर्षीणां मतमादाय य आचारो या वा पद्धतिः समावृता आसीत्, सा क्रियेव समयाचारपदेन निरुद्धिगता कोलमार्गमेदात् समयाचारस्य वेदप्रतिपादिताचारसम्पतत्वमनुमातुं शक्यते । अतो 🕻 इति निर्धार्यते। वैदिकाचारस्तुम्भिता पराम्बोपासनैव समयाचार सौन्दर्यल्डयांच्टीकाकारो लक्ष्मीघर आन्तरपूजामेव समयाचारं निष्टिचनीति।

यक्षपृणायां बाद्याम्यन्तरा च द्विवेधे वरिवस्ये स्वीकृते। हृदयाकाशे श्रीचक्रवरिवस्येव समयाचारानुगृहीता वरिवस्या, यद्यपि कामनामेदेन साधका अन्यचक्रैः सह सहस्रवलेष्ठपि तामचयिन्त। हृदयाकाशे समाराधिता शिक्तरिहिकं मनोरक्षं पिपति। विशन्यादियोगिनीमिः श्रीचक्रपृणने तृ विद्या प्राप्यते। कालमते मृलाधारे त्रिकोणिवन्दौ शिक्तवरिवस्या सम्पाद्यते। कीलसाधिकस्थाणिस्यतं बिन्दुमेव नित्यं समर्चयिन्त। द्विविधेयं वरिवस्या श्रीचक्रान्तर्गतयोन्याः स्त्रिया योन्या वा समनुष्ठियते। चक्रस्यतपृणकाः पूर्वकीलाः, साखाद् दृत्या योनिपृणका उत्तरकीला अभिधीयन्ते। इमे हे अपि वरिवस्ये बाह्ये एव। कीलवरिवस्या बाह्येव मन्यते। मिश्रं पृणनं तृ बाह्याम्यन्तरमेदेनोम्यविधम्। मृलाधारे स्थितां कुलकुण्डिलनीं समाराधनप्रवणाः कीलाः, शिक्तश्च तत्र समाराध्यता कीलनीति गीयतेद्य। अस्मिन् समर्चने प्रत्यक्षं मकारपञ्चकं प्रयुज्यते। समयमते मानसिकाः पन्चमकाराः प्रयुज्यन्ते। समर्मने प्रत्यक्षं मकारपञ्चकं प्रयुज्यते। समयमते मानसिकाः पन्चमकाराः प्रयुज्यन्ते। स्वस्मारं सहसाराद् निः सृतामृतद्रवपानं मद्यमिति। कामक्राधाद्यन्तः करणबहरिपूणां वर्षे सम्पाद्य मावनया तन्मांसमक्षणं द्वितीयो मकारः। इन्द्रियनिरोधस्तृतीयः। अगशातृहणादयो मृद्रापदेनामिधीयन्ते। सृषुम्नानाह्या चित्तसंयोग एव मिश्रुनीमावः।

स्मयमते मनन-मन्त्र-मौन-मन-मुद्राणां पञ्चमकारेषु परिगणनम्। तस्मिन् मते\$नुकल्पेनापि अर्पनं सम्पाद्यते। वामे तु मपन्यकाः साक्षात् स्वीक्रियन्ते। तद्र्वयवस्यां नौलात्पलदलप्रमां महादेवीम्हादशम्जैर्युतामानन्द्रमेरवीं योगजननीं योगिनीं मिदरासिन्सुसम्भूतां सर्ववायुवंशकरम्, षट्चक्रमेदिरां चैतन्यां कुण्डली परदेवतां ध्यात्वा



योगी म्लाम्बुने यनेत्।

एतत् क्रियसादश्निन ज्ञानीभवति साधकः । ज्ञानादेव हि मोक्षः स्यान्मोक्षः समाधितसाधनः । ।इति । ।

ह्याणय् मपन्यकादीन्यानन्दकामिय्यन्यकानि योगिभिः समाहियन्ते । तबुक्तम् —

> आनन्दं ब्रह्मणो रूपं तच्च देहे व्यवस्थितम्। तस्याभिव्यन्त्रकं द्रव्यं योगिभिः परिपीयते।।इति।।

कत्यस्त्रेष्ठपि प्रतिपाषितम् - "आनन्दं ब्रह्मणो स्पं तच्च देहे व्यवस्थितम् । तस्याभिव्यन्त्रकाः पन्यमकारास्तैरर्चनं गुप्त्या प्राकट्यान्निरयः " इति ।

किन्त्वेतैरर्चनं गोपनीयतया सम्पादनीयम्। प्रकटपूजनेन तु निरयप्राप्तिरपि कल्पसूत्रे एव स्मृतत्वात्। समयाचपारिणो वैष्णवाश्च मकारपन्यकमन्पादेयमवैदिकन्य स्मरिन्तः। किन्तु त्रिपुरमङोपनिषदि "परिष्ठ्यतं क्षषमाद्यं पत्तन्य इति वचनेन पन्यमकाराणां परिग्रहणात् समयाचारिणां वैष्णवानां च मतमज्ञानिवलसितमेव। सन्यापसव्यमतयोः प्राक्तनः कलह ऋग्वेदचां " न यातव इन्द्र ज्जुनुनों न वन्दाविशिष्टः वेद्यमिः सशप्मिदयो विष्णुस्य जन्तोमां शिश्नदेवा अपि गुरितन्न" इति शिश्नदेवपदेन वामाचारिणामेव ग्रहणम्। यद्यपि शिश्नपदं पुरुषेन्द्रियायमिव असाधारणतया प्रयुज्यते, तथापि मुक्नदश्मिबख्शीनामकेन विदुषा निरुद्धतिवृतौ सिअपुंसोरुमयोरपि करणार्थं स्वीक्रियते। पाश्चात्त्यविद्धांसो\$स्य शब्दस्य व्याख्याने पर्याप्तं मतद्भविषयं विकृतमृद्मावितवन्तः, तथापि यास्काचार्येण — "शिश्नदेवा मब्रह्मचयाः " इति व्याख्यामात्रित्य दृतीपूजनकर्तृणाम् उत्तरकौलानामेव संकेतो झिवितः। इत्यं मकारपन्यकं सर्वथा निषद्धिमिति कथनं वैदिकवाङमयाज्ञानामित्यन्जकमेव।

सीत्राणामणियागस्य ज्ञानवतां सर्विमदं सुस्पष्टमेव। स्त्रग्नयेषु पूर्वमीमांसायामुपनिषत्समकारपन्पकस्य नियतकार्येष्विधकृतेम्यः प्रयोगः कण्ठरवेण स्वीकृतेः। अजितेन्द्रियेयेषेष्ठं सेवितं मपन्यकं स्तरां निन्दनीयम्, लोकविज्ञिष्टम्, लोकोज्ञेजकम्, निरयसाधकन्य।

अत्रत्या प्रक्रिया अन्यतान्त्रिकप्रक्रियाम्यो विभिन्ना। अत्र



स्नानमण्डलनिर्माणकुण्डनिर्माणषोडान्यासनवारणादिपूजा विधानिद्रियतः अस्य ज्ञानंत्रयमयत्वात् । त्रयस्यापि ज्ञानमयत्वे ज्ञानस्य सदाश्चित्वादत्र अश्जित्वं न स्वीक्रियते । शुद्धय्शुद्धी न वस्तुधर्मा इति तु तन्त्रसारे महामाहेश्वराभिनवगुप्तेन स्फुटमुपवर्णितम् । निशब्बव्यादिभिरप्यत्रयागः क्रियते । तहुक्तं महामाहेश्वरेण जयरथेन

> द्रव्यश्चैव लोकविद्धिष्टैः शास्त्रायांच्य बहिष्कृतैः । विजुगुप्त्यैश्च निन्भैश्च पूजनीयस्त्वयं क्रमः । ।इति । ।

प्रकाशानन्दिषनमयत्वाद् भैरवशब्दव्यपदेश्यस्य दाक्षोत्यरसस्यात्र पानेन परमोत्कर्षभाक्त्वमुपदिश्यते । वस्तुंगत्या बह्वीनां शक्तीनां स्वयं भैरवस्य च प्रियत्वादस्य द्रव्यस्य ग्राह्यत्वम् । अत एव कृत्नाचारे पन्चमकारस्य परिवर्णनं प्रायश्चित्ताय मयन्यते । तहुकतं जयरथेन –

> कुलाचारसमायुक्तो ब्राह्मणः क्षत्रियोष्ट्रिय वा । यदा मद्येन न स्पृष्टः प्रायिष्टितते तदा चरेत् । । दिनमेकं दिनाधे वा तदधे चार्यमेव च । निवृत्तेरलिपानस्य प्रायिष्टिक्तीभवेन्नरः । ।इति । ।

एतत्सर्वे कृयलप्रक्रियोक्तनपपृनायापरायणानां गुरुशृह्मानिरतानां न्नानिक्नानकुशलानां महिताशयानां द्विननपद्याच्यानामेव । लौल्यात् प्रवृत्तिस्तृ निन्दितेव । अयं ज्ञानमार्गः । शङकातङकविद्धितानां बुर्बलहृदयानामञ्ज्ञप्रवेशो निषिद्धः । अत्र तेनैव द्वयेणार्ध्यदानस्य महत्पृण्यप्रवत्वम् । अस्मिन् कृलदर्शने अध्यस्यैव प्राधान्यात् तबुचितद्रव्योपयोगेन परमेशवरोपदिष्टत्वाच्य । तबुक्तम् –

तेनाभिपात्रप्राभान्यं ज्ञात्वा ब्रव्याणि शम्भुना । यान्युक्तान्यविशङकोश्चत्र भवेच्छङका हि दृषिका । ।इति । । ब्रव्याणि रत्नपन्यकादीनि इति ।

चिन्छक्त्या पन्चमकारवस्त्यिन संशोध्य अमृतसम्पादनमस्मिन् मार्गे । निविश्यते । मातृकास् परया विद्यया सम्पुटिता मालिनी एव मातृका प्रशस्यते ।

मालते विश्वं स्वरूपे धत्ते इति मालिनी, अपवा मालयति अन्तः



करोति कृत्स्नं जगद् इति च मालिनी। अस्या भिन्नयोनित्वाद् योनीनां च विसंक्टुलत्वानादि फान्तेति मालिनीक्रमः। तद्यथा – न, क्र, क्र, लु, ध, च, घ, ई, ण, उ, ऊ,ब, क,ख, ग, घ,ङ,इ, अ, भ, थ, ड, ढ, ठ, भ, ञा,ज, र, ट, प, ठ, ल, आ, स, अः, ह, ष, क्ष, म, श, अं, त, ए,ऐ,ओ, औ, द, फ इति।

मालिनी हि भगवती मुख्यं शाक्तं रूपं बीजयोनिसंघट्टेन समस्तकामज्ञपामन्वर्थे येतन्नाम् रुद्रशक्तिमालिनीभिरुक्ताः फलेषु पुष्यिता संसारशिशिरसंहारनादभ्रमरीसिक्षिमोक्षपारिणी दानादानशिक्तमुक्ताः इति रलयोरेकत्वस्मृतेः । मत एव भ्रष्टविधिरपिमन्त्रएतन्यासात् पूर्णो भवति । तहुक्तम् –

> अनन्तैः कुलवेहैम्त् कुलशक्तिमिरेव वा । आलिनीं तु यजेयद्वेवीं परिवारितविग्रहाम् ।। अभिन्नयोनिमध्ये तु नाविफान्तं कली युगे ।।इति ।।

कुलमार्गेङ्गस्मिन् शरीरमेव परात्परं तीर्यम् । न हि शरीरादन्यत्र बाह्यं तीर्यमुपयुक्तम् गुरुरेवात्र परात्परं तत्त्वम् ।

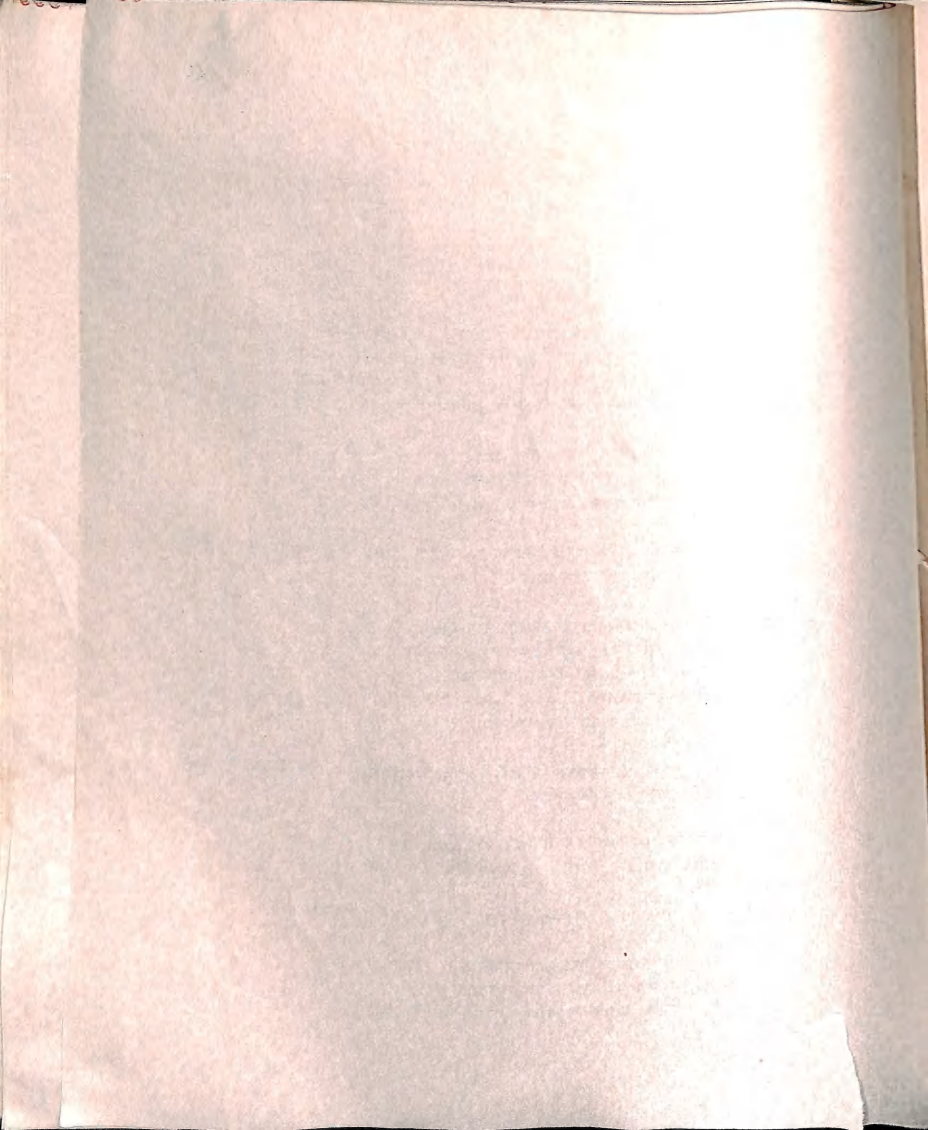
गुणात्युपिबशिति गुरुरात्मोपवेशवातर्यन्वीयते । तबुक्तम् — गुशब्बस्त्वन्धकारः स्याव् स्शब्बस्तिन्नरोधकः । अन्धकारिनरोधत्वाव् गुरुरित्यिमिधीयते । । गुड्यागमात्मतत्त्वान्धः . . . . बोधनावि । रुद्धाविदेवतारुपाव् गुरुरित्यिमिधीयते । ।इति । ।

अतो गुरुवाक्यमुल्लङम्य किमपि कृत्यमनिष्टकारकम् । ज्ञानप्रवाहमार्गे**ऽ**स्मिन् मण्डलपीठ-मुद्रा-चतुर्णामेवात्र पारास्त्यम् ।

> वाञ्चातिरिक्तवारं सर्वसिद्धीश्वरं गुस्म् । भनामि तन्मयो भूत्वा तं हंसमण्डलोपरि । ।इति । ।

मण्डलम् – गुरोर्मण्डलम् । पीडान्येकपन्याशत् । यथा सांख्यायनतन्त्रे –

पीर्हास्तु विन्यसेद्भवि मातृकास्यानेके प्रिये । सितासितारूणश्यामहरित्पीतान्यनुक्रमात् । । पनः क्रमेण देवेशि पन्चाशत् पीठसन्चयः । ।इति । ।



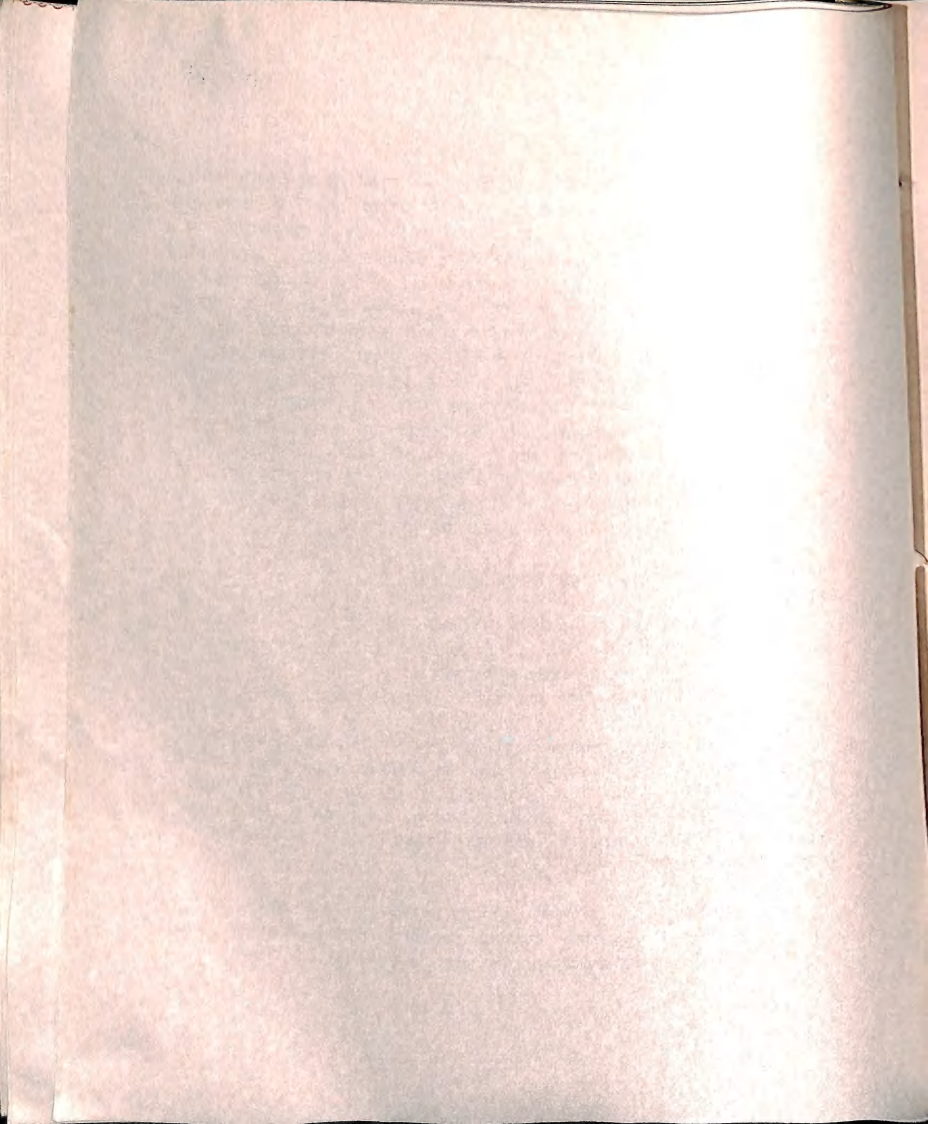
यया - भं कामरुपाय नमः, भां वाराणस्यै नमः, इं नेषालाय नमः। ई पौण्डवर्धनाय नमः अं पुरिस्थितकाश्मीराय नमः। अं कान्यकुळ्जाय नमः। अं पूर्णशैलाय नमः। अः अर्बुवाचलाय नमः। लं आमातकेश्वराय नमः। लं एकमाय नमः। एं त्रिस्तोतसे नमः। एं कामकोटये नमः। भी कैलासाय नमः। में भूगुनगराय नमः। अं केबाराय नमः। मः चन्द्रपुष्करिण्ये नमः। कं श्रीपुराय नमः। लं भोकाराय नमः। गं जालन्धराय नमः। घं मालवाय नमः। इं कुलान्तकायं नमः। चं देविकिोटाय नमः। छं गोलकर्णाय नमः। जं मारुतेश्वराय नमः। भं अट्ट्डासाय नमः। में वैराजाय (विर्जा) नमः। छं राजगृहाय नमः। छं महापधाय नमः। इं कोलापुराय नमः। हं एलापुराय नमः। छं प्रतापुराय नमः। वं उज्जयिन्ये नमः। वं प्रियाये नमः। वं उज्जयिन्ये नमः। वं प्रयागाय नमः। वं कालेश्वराय नमः। मं मायापुर्ये नमः। मं जलेशाय नमः। पं प्रयागाय नमः। वं प्रविराय नमः। मं मायापुर्ये नमः। मं जलेशाय नमः। यं मलयाय नमः। वं वामनाय नमः। सं हिरण्यपुराय नमः। वं महालक्ष्मीपुराय नमः। कं मोह्याणाय नमः। वं वामनाय नमः। सं हिरण्यपुराय नमः। हं महालक्ष्मीपुराय नमः। कं भोड्याणाय नमः। कं भोड्याणाय नमः। कं प्रायाज्ञाय नमः। हं महालक्ष्मीपुराय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं मायापुर्ये नमः। हं महालक्ष्मीपुराय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं मायापुर्ये नमः। हं महालक्ष्मीपुराय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं मायापुर्ये नमः। हं महालक्ष्मीपुराय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं भीड्याणाय नमः। कं मायापुर्ये नमः। हं महालक्ष्मीपुराय नमः।

एतान्येद पन्पारादेकपीठानीति पीठ्रुपेण गृह्यते । महा –

मुदं कुर्वन्ति देवानां मनांसि तारयन्ति च। तस्मान्मुद्रेति संख्याता....। मुद्रं स्वरूपलामाख्यं देडद्वारेण चात्मनाम्। रात्पर्ययति यत्तने मुद्रा प्रकृतिता ।। इति।।

एषा विद्या योगिक्रयाचर्याभिरशेषपाशजालानमोचियत्वां कार्यीययपुर्येष्टक रमनोबुध्यहङकारः पञ्च तन्माञाणि> संस्कारान् हावयन्ती रम्लापिश्वी> या सा सृहा सृहाशब्दस्य योग एव पर्यायः। सा च मृहा चतुर्विभाः कायकरवाकचित्तभेवात्। इत्यं कार्यिकीः, करजाः, मिन्त्रकीः, मानसी इति चतुर्विभाभिमुंदाभिश्चित्तं वागिन्त्रियं करशरीरौ संशोध्य जीवः सर्वमिष पाशजालं भित्वा शिवस्वस्यं व्रजेत्।

प्रनत्न मित्र गुप्तभाषणे इत्यस्माद् भातोर्मन्त्रशब्दो निष्पद्यते । अत्र त प्रन् – त्रैङभातुभ्यां सहयोगेन निष्पन्नमन्त्रशब्दस्यैवार्षो गृह्यते । प्रननात् त्रायते रक्षस्यस्ते प्रन्तः । प्रननात् त्राणकर्तृत्वमेव प्रन्त्रशास्त्रे मुख्यतया गृहीतः । तद्वक्तम् –



मोचर्यान्त च संसाराद् योजयन्ति परे शिवे । मननत्राणधर्मित्वात् तेन मन्त्रा इति स्मृताः । ।इति । ।

वर्णमातृका एवाजिलशक्तेः पिण्डीमृतं मूलं रूपम्। "म" इत्यनुत्तरं चिण्ठिक्तवां। "मा" मानन्दशिक्तरूपः "इ"कारः इच्छाशक्तिः, उकारश्च लानशिक्तरूपः, ईकार शंशनशक्तिः, "फ"कार फर्मिरूपः, फ्रिफ्रें, फ्रिक्रें, प्रविद्याता प्रविद्यात क्रियाशिक्तः। सर्वे कार्यम्त्मनुत्तरमेवान्ते प्रवेद्यति।

ज्ञानप्रधानतया संवेदनसारतया च प्रकाश एव बिन्दुतयाङ्कहस्ते अम् इति ।
तत्रैवानुत्तरस्य विसर्गो जायते "आ" इति । एतत् षोडशास्वरं शक्तीनां बीजस्वरुपम् ।
तदनुत्तरात् कवर्तः इच्छायाः पवर्गः , सक्तिमायाः इच्छायाः सकाशात् टवर्गतवर्गो
, उन्मेषात् पवर्गः । इच्छायास्त्रिविधायाः सकाशाद् , य-र-लाः ,
उन्मेषाद्धकारः , इच्छायास्त्रिविधायाः सकाशात् , श-ष-सा इति । विसर्गात्
"टं"कारः , यसोनिसंयोगजः , क्षकार इत्येवमेष भगवान् "मनुत्तरः" एवं
कुलेश्वररुपः । तस्यैकव कौलिकीविसर्गशंकितः । स च एव विसर्गस्त्रिधा आणवश्चित्तविद्यान्तिरुपः , शाक्तश्चित्त सम्बोधरुपः , शाम्भवश्चित्तप्रलयरुपः ।
विसर्ग एव विश्वजनने भगवतः शक्तिः । एविमयत्पर्यन्तं यदा निविभागतयैक एव भगवान् भ

बीजयोनितया शक्तिमान्, शक्तिन्य पृथग् अष्टकपरामशे क्षकार साहित्येन अर्थात् प्रकेशवरसाहित्येन नववगीत्मिका । एकैकपरामर्शप्राधान्ये पन्चाशव्भवाः , तत्रापि सम्मवव्भाग भेवपरामर्श एकाशीतिरुपत्वम् ।

चिच्छिक्तरेव मानवदेष्ठ साम्यन्तेर स्थिता सिंहासनारुद्धा विराजते । चिच्छक्तेरेव स्वामिमुलविक्षामावस्या स्वातन्त्र्यबलाद् यथा चिच्छक्तेरेवानन्दात्मना परिणामः तथैवानन्दस्य बर्हिमुलतयेच्छालानाक्रियात्मना परिणामः । एतदेव



पूर्वोक्तकयनजातं वर्णमातृकाभिस्ततदक्षरैः सन्ध्यादिना पृयक् पृथक् शब्दैभविष्टय शाब्दिकी किलाभिव्यक्तिः।

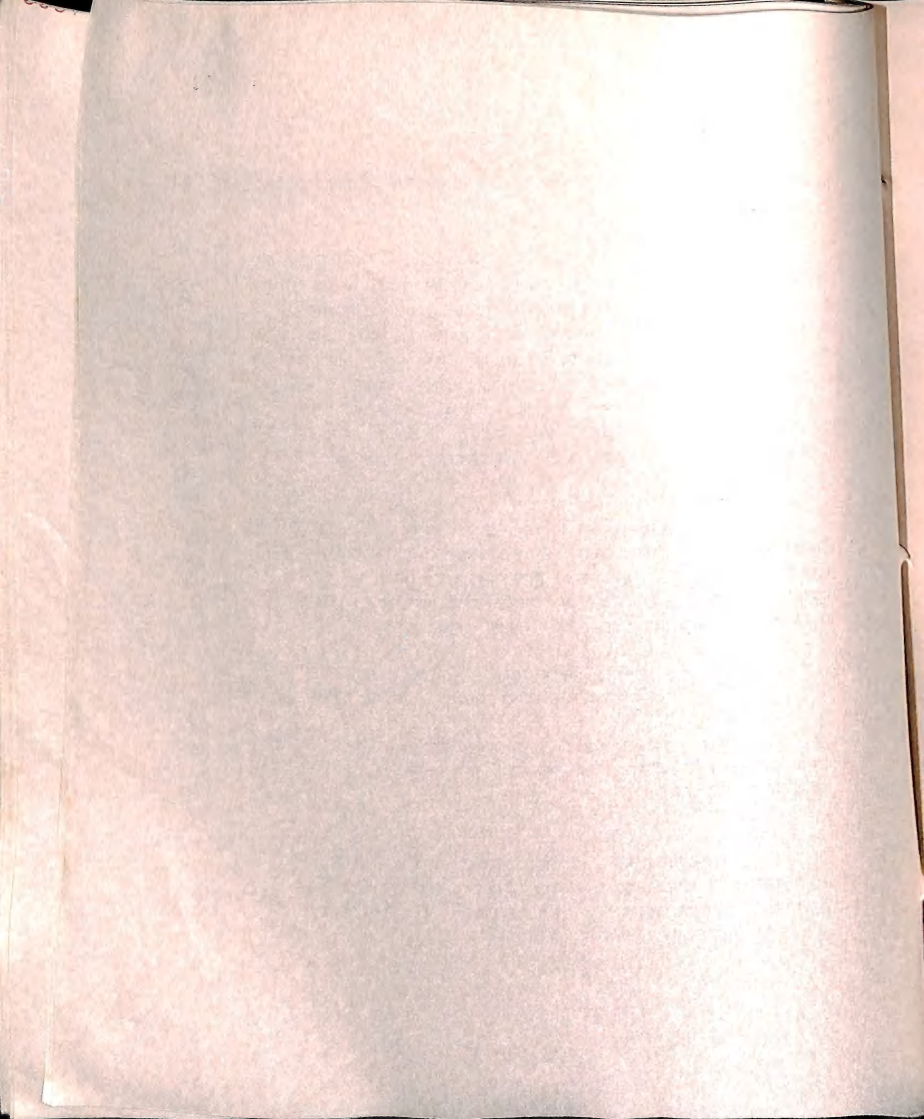
तथया-अकार एव अनुत्तरं चिच्छिकतनांग्र । तस्यैव स्वाप्तिमुखोपस्यानम् । अ+अ=आ" इति आनन्दशक्तिः । एवमेव "इकारः एव इच्छाशक्ति । तस्यैव स्वाप्तिमुखविष्ठामे "इ+इ=ई" ईशनशक्तिः । उकार एव उन्मेषः (ज्ञानशक्तिः ) तस्यैव स्वाप्तिमुखविष्ठामे "उ+उ=ऊ" अभितशक्तिः । तया ज्ञानस्य सम्बर्धने तस्मिन् लडरीणां सम्बर्धनम्, तेन अभिरिति संज्ञायाः सार्यक्यम् । अनुत्तरस्यानन्दस्य वेच्छाशक्तिसंयोगे "एकारः" इति क्रियाशक्तेः स्वरूपम् । तयैवानृत्तरस्यानन्दस्य वोन्मेष उकारसंयोगे "आंकारः" इति क्रियाशक्तेः प्रसारः । अनुत्तरस्यानन्दस्य वोन्मेष उकारसंयोगे "आंकारः इति क्रियाशक्तेः प्रसारः । अनुत्तरस्यानन्दस्य वोकारसंयोगे सह संयोगे "ऐ"कार इति क्रियाशक्तेः स्वरूपम् ।

क्रियाशक्तेरेत एव चत्वारो वर्णाः प्रतीकरुषाः । इतोङ्घिकः प्रसारः क्रियाशक्तेनीस्ति । रहा सती सैव प्रत्यावृत्ता मध्यपातिनीः शक्तीः स्वान्तः संस्थाप्य समष्टिरुषं धारवन्तीं विन्तुरुपतां प्राप्नोति । स च बिन्तुरनृत्तरेण सह सम्मूयेकत्वमापद्यते । एष बिन्तुरेव शिवबिन्तुरिति बोद्धव्यम । एवमनृत्तरस्य विमर्शस्य च समाहारे "अहंमावः" प्रसरित । ततुक्तं सङकेतपद्धते –

> मकारः सर्वेवर्णाग्यः प्रकाशः परमः शिवः। इकारोष्ठन्त्यकलास्पो विमर्शः कथितः प्रिये ।। इति ।।

रवं प्रकाशविमशियोः प्रत्यासहारनीत्या सङ्घटटः समाहारोङ्गहिमिति निखलवर्णशिक्ति समृहस्य शक्तिषकस्य च प्रतीकः। हकारः प्राणवाचकत्वात् प्राणातमना परिणमति।

तबुक्तमियुक्ते - "प्राक् शक्तिः प्राणे परिणता" । प्राणस्येव विकासी वाक्शक्तिः , प्राण एव वागातमना निषित्न व्यवहारप्रपन्चे व्याप्नोति । एष एव स्वक्ष्मस्य स्यूलप्रसारक्रमः । एषोष्ठहंमाव एव परमात्मनः स्वभावसिक्रस्य प्रकाशवर्मशत्मकसङ्घटटस्वरूपस्य परिचायकः ।

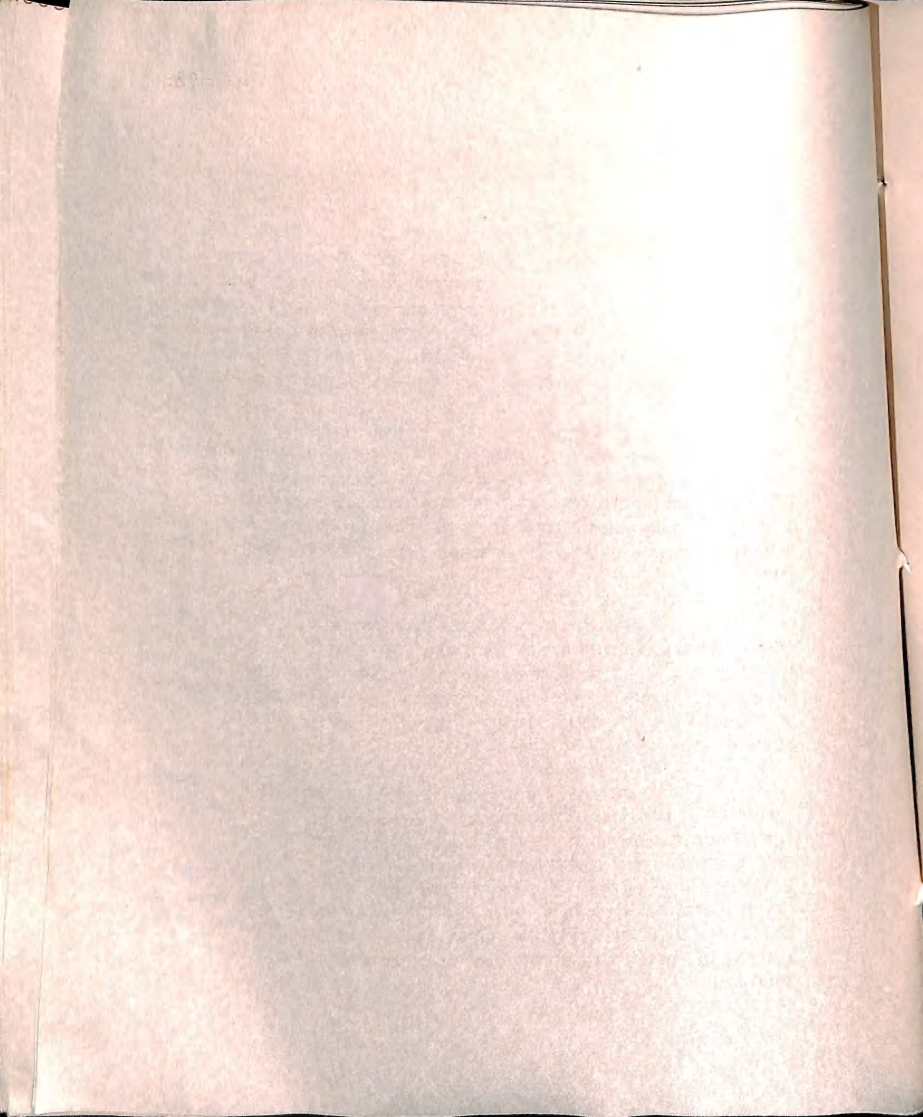


अत्र यावद् "अहम्" प्रतमियोगिनः "इदम्" भावस्य जगती विकासो नाष्ट्रभूत्। तावद् इदं भाव एव विश्वस्य प्रतीकाः। अतः स्वातन्त्र्यशक्तिबलाद् अहंभावस्यैव विभक्तरूपेणेवंभावस्यैव क्रमो महाश्न्यमप्यतिक्रम्य परमश्न्यात्मना वक्तुं शक्यते। महासृष्टेः समष्टि रूपस्य समष्टेश्च व्यक्तिरूपेण क्रमेण सृष्टेः प्रसारः। एवं विभिन्नास् स्थितिषु श्न्यसंज्ञकास् बुद्धि-प्राण-मन-इन्द्रिय विषयाणां क्रमशः स्फरणम्। अनेन क्रमेण सृष्टेबंडिम्लियाभाराष्ट्रनृक्षणं प्रसरित। विषयसृष्टे मृलप्रकृतेः सकाशात् सदृशपरिणामानन्तरं विसदृशपरिणामस्याविभावः।

सदृशपरिणामस्त गुणात्मिकाद्याः प्रकृतेः । विस्तदृशपरिणामस्त्वच्छाशिक स्वभावात् सङ्कल्पाङ्का । परिणामस्याद्यस्वरूपं परिणामात्मकं तत्वान्तरात्मकम् । अन्तिमं रूपं तु धर्मलक्षणावस्थापरिणामात्मकम् । पूर्वं पर्धितस्य अनुत्तरिषण्ठकतेरकुलस्वरूपात् सर्वप्रथमं कुलशक्तेराविभावः । एषां कुलशक्तिरेव कुलकुण्डलिनी—कुण्डलिनी—कुण्डलीनाम्ना वाक्रभिभीवते । विसर्गशक्तेरेवेयं स्वध्मतमं रूपमित्यत्र न सन्वेडः । निष्विलस्य विश्वस्य संस्फुरणं अस्याः सकाशावेव लायते ।

सृष्टिरपि भेव-भेवाभेव-अभेवाविनाम्नार त्रिभा भिद्यते। स्यूलात्मकभेवसृष्टेरेवाणविवसर्गः। भेवाभेवात् शाक्तविसर्गः। अभेवात् शाम्भव विसर्गः। एषु त्रिषु यः स्यूलः स सङक्षितज्ञानात्मकश्चितविसर्ग एव। अत्र बर्डिसृंखभावस्य प्रावत्यात् प्रमाणप्रमेवाविविश्ववृष्टीनां स्फटतया प्रकाशनम्। द्वितीयिस्मन् स्वभविसर्गात्मिन शाक्तविसर्गे चित्तस्य सम्बोधः। अस्यां दशायां निष्कलमेव, आत्मसमर्पणाय नित्योव्द्यतं प्रस्फरति।

अत्र प्रकाशस्य अलण्डत्वात् समृद्भृतस्य चराचरविश्वस्य तस्मिन्नेव होमात्मकं समर्पणं प्रतीतिसाक्षिकं संतिष्ठ्यते । एषेव शक्तिवशा । स्व्यातिस्वमशाम्भवविसर्गे तु न भेदस्य , न वा भेदाभेदस्य परिलानम् । विश्वमिप तत्र न भासते । सा तु स्वरूपावस्याऽऽनन्दात्मिकास्वाभिन्ना । चित्तमिप प्रतीनं सत् तत्रावित्यते । केवलं संविदश्येतन्यस्यवा तत्राविस्यितः । पूर्वोक्ता विसर्गशिक्तरेवानृत्तरचैतन्यस्याद्या शिक्तः । इयं परप्रमात्रासहाभेदरूपेण स्वरूपात्मना विष्ठिति । अत्रावस्थानं रिक्तमिव प्रतीयत् इति हेतोस्तस्या इच्छारूपेण स्पन्दनं भवति । इमामेव कामकलानाम्नापि वर्णयन्ति । कामकलेव तत्वसृष्टेः सृष्टेवां मृतं रूपम् ।



बहिरुन्मुलीभावस्य कारणं क्षोभ एव । तनुक्तं रहस्यकृता—"एकाकी न रमते स द्वितीयमैक्षत्" इति । अनुत्तरानन्दयोरेवास्य बीजं निहितम् । तत एव बहिर्मुलीभावस्य प्रसरः ।

चिन्छक्तेरेव नाम सप्तवशी कलात्मिका "अमा कला" "अमृतकला" वा । विसर्गशक्तेः सकाशात् परापरमेवेनानन्त्रप्राणशक्त्योविकासः । विसर्गद्धयस्पेण विन्दुद्धयं पूर्वोक्तयोरानन्त्रप्राणशक्त्योः समुद्भावकः । एषाञ्चमापरपर्यायाञ्चमाकतेव विन्दोर्गतिमवाप्यात्मनः समुन्छलत्त्वा द्वितीयविन्दुरूपेण समुल्लसति । शब्दान्तरेण अपुटयप्यवतिष्ठते । सापूर्वोक्ता अमाकला तत्तद्रपेण विभन्य नियतप्रकाशकत्या निजस्वरूपे अवस्थापयति । एषा विसर्गरहिता शक्तिः कुण्डलिनी नाम्ना प्रयते ।

इयं प्रसुप्ता भुजगाकारा स्वात्ममात्रविक्षान्ता परसंविद्र्या। विसर्गस्योभयप्रान्ते हे कृण्डलिन्यौ स्तः । आदौ प्राणकृण्डलिनी बहिरुन्मुला सती कारणसंविद्र्येण प्राणात्मना**ड**भिव्यज्यते । अन्तकोटौ स्वात्मविक्षान्ता परसंविद्र्या पराकृण्डलिनीं इयमन्तमुर्खी ।

संविदो मिन्नं किमपि वस्तु न स्याच्चेत् सृष्टिसंहारीकस्य मेविदिति चिन्तनीयम्। अत्र माया प्रकृतिवर्ग न स्तः, ये उपादानत्वं मजते। अत आत्मन एव सृष्टिकिर्मकर्तृत्वं फलित। स्वयमेव स्वस्मै स्वात्मानं सृजित। देशकालाविप नात्मिननौ प्रमातृप्रमेयादिकं स्ज्यमानं सर्वमात्मस्वरूपमेव विभिन्नाम्गस्योणान्तबर्हिश्चयित्किन्चित्स्फुरित तद्यात्मस्वरूपमेव। अतः स्वातन्त्रयमयी चेतन्यशिक्तः शिवामिन्ना स्वयमेव स्फुरित।

मानवशरिर सेंव कुण्डलिनीशिक्तः सुप्ता तिष्ठित । अत एव मानवशरिरस्यैतावन्माहात्म्यम् । तां निद्राभङगयुतां कृत्वा क्रमश उप्विमारोहणाय गुरूपवेशाद्यत्नः क्रियते । कुण्डलिन्या जागरणेनैव संशयविपर्ययादिदोषाणामभावो भवति । क्रमशः षट्चक्राणां भेदनान्तरमात्मनस्तृतीयं ज्ञाननेत्रं मलशुन्यं सत् प्रकाशते प्रसीदित च । विकल्पण्वितृत्यनन्तरं निर्विकल्प एव भासते ज्ञाननेत्रस्योन्मीलितत्वात् । पश्चात् "शिवोङ्डम्" इति स्पेणात्मा स क्षात्क्रियते । स्वात्मा शिवः सृष्टेरादौ पशुभूमिमङगीचकारः । तदा स्वात्मगोपनाय मातृकासाहाय्ययमङगीकृतवान् । मातृकाणां स्वभावसिद्धक्रमस्त्वकारादिहकारान्त एव । अत्र न कोष्ठपि क्रमः , न किमपि वैषम्यं लीव्रमन्दादिभेवा अपि न । एषेवाहन्ता नाम्नी महाशक्तियंत्र सर्वशक्तीनां सिन्नवेशः । एतस्मादेव कारणाद् मनुष्यस्वभावेषु असङ्ख्या भेदाः संलक्ष्यन्ते । यथा पशुभावो



विकसति तया तया क्रमेण शिवभावी इलसति। स्वातन्त्रस्थाने पारतन्त्रयमाक्रमते। स्वराक्तिमिरेव व्यामोहितः सन् पर्त्वमन्वति । पर्गमावपरिहारेण शिवत्वमुन्मिषते । तद्वक्तं रूपन्दे-

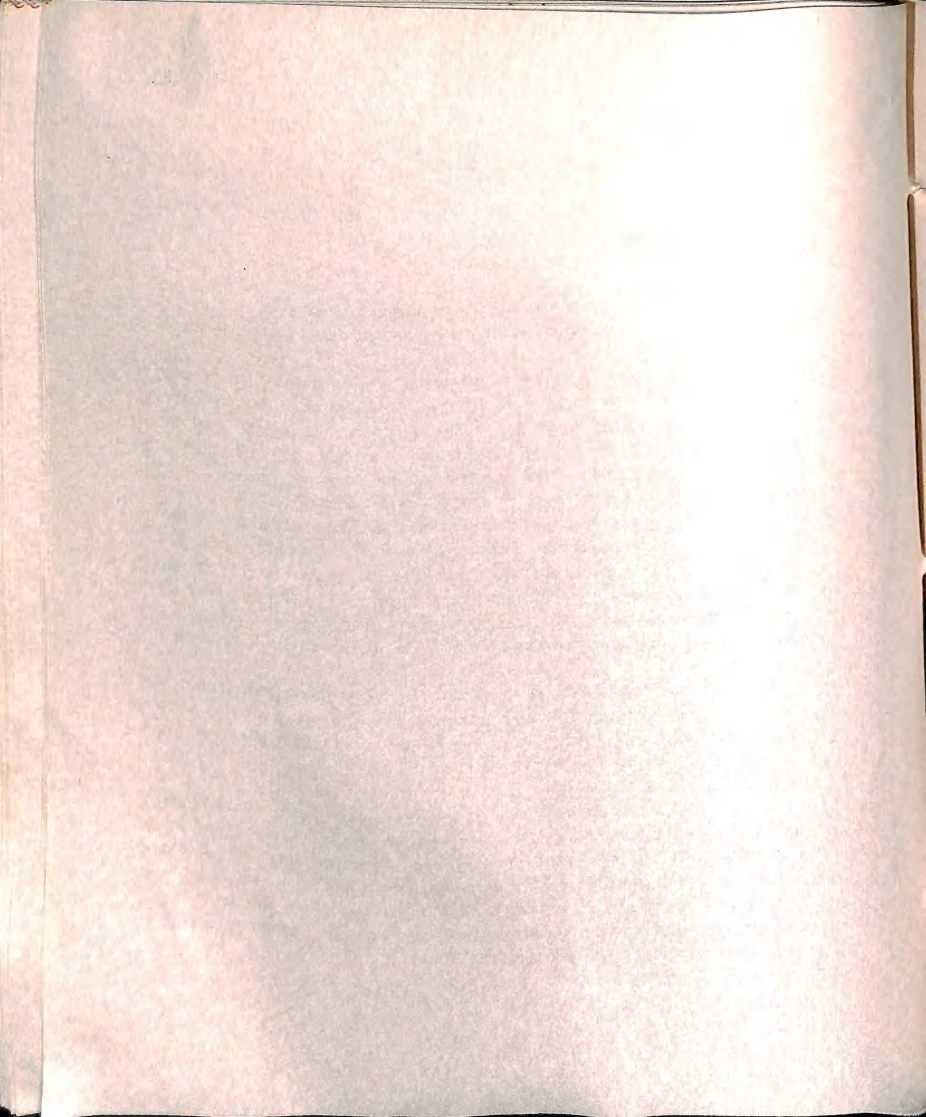
> शब्दराशिसमृत्यस्य शक्तवर्गस्य भोग्यताम् । कलाविलुप्तविभवो गतः सन् स पशुः स्मृतः ।। इति ।।

मात्कवणां कमलस्यकेण बलस्या रिश्मचक्रवत समन्ताद्विकीर्यन्ते। व्यापकप्रकाशात्मिका पिण्डीम्ता वाकशक्तिरेव नावासनमिषकरोति। नगरमान अन्तमायां पर्मकणिकायां विन्दुरूपेण चक्रेश्वर-चक्रेश्वयाः सिंहासनं प्रतितिष्ठति। चिच्छिक्तिर्देहे समुद्भ्योध्वमृतिष्ठन्ती :नमग्राः अनवस्त चक्रेष्वाक्रामति। पूर्व मुलाभारपक्रस्थितस्य वर्णचतुष्टयस्य चिवग्नेः प्रामावेण विगलनं सम्पद्यते । अनन्तरं प्रवाहरूपेण मध्यविन्तुनमुखं तीव्रगत्या प्रचलति । एषेव वर्णमात्का विगलन सङ्घट्टरूपा नादशब्देनोच्यते । नादो विन्तुरूपं गृहीत्वा प्रतिचक्तं प्रवाहरूपेण मध्यमार्गे श्न्यपथि वा विराजतेक। वर्ण-नाद-विन्तवः प्रतिपक्तं तिष्ठान्ति। म्लापार यसस्य कालमात्मसात्कृत्य old Chell बह्माण्डीमात्रित्योध्वरिडणक्रमेण प्रविश्वान्ति । स्वा<sup>6</sup>सष्टानमणिपुरादिपके तजापि प्रविप्रक्रियामाश्रित्यैकीभ्य मध्यनाडीमार्गेणोध्वे प्रसरन्ती शक्तिरेकविन्द्वात्मना पन्यभृतात्मकपन्यवस्मनुम्य ष्ट चक्रं चापिष्ठाय पन्चम्तानि साधकस्य चित्तं च निविकत्यस्वच्छप्रज्ञायां निमञ्जति ।

विकल्पास्तिरोमृताः । उपरि च क्योतिषोधमृतकोषस्याविभावि नायते ।

स्थितो विच्यन्तानात्मविन्दुमुन्मषतीत्येष कुण्डलिनीशक्तेः उन्मेषद्धशाप्राप्तिकमः । षट्यक्रमेदनानन्तमालाचक्रस्याभोभागे निविता ललाटप्रदेशे देहाद्यीममानवर्जनपूर्वक QT.

क्रमशों**ऽ**नुक्षणं महाशक्त्याकर्षणवशाद्, महाशुन्यान्यतीत्य स्थितं सहस्रवलयकं प्रकाशित्मारभते साधकः । एवं सोपान क्रमेण महार्यातिकामन्ती महाशक्तिमंहाबिन्दी स्थितं परं शिवमाश्लिष्यति । सुदीर्घकालस्य विरहान-तरं शिवशक्त्योरेष सम्प्रकी महा सम्पर्कनाम्नाङि भिभीयते । तदा कुण्डितनी कुण्डलमानं परित्यन्य दण्डकाराकारिता जायते। अनन्तरं महाबिन्दुस्यपरमशिवेन समरसतामारिलघति । अस्माद् महासम्पर्काद्मृतधारा प्रचवते । तस्मिन् सुराम्तलप्रवाहे मनः प्राणाविभिषिकतादुर्ध्वमुखी च तां भारां पिबतः।



समानवायोः क्रियानन्तरमुदानवायोः क्रियया कुण्डलिन्या ऊर्ध्वगतिनिष्पयते। एष ऊर्ध्वगितनं सहस्रसारे विरमितः अपि तु ब्रह्मरंप्रमनुभावति। तदनन्तरं गतेः प्रयोजनं नास्ति। व्यानशिक्तप्रमावेण स्वखण्डसत्तां व्यापकस्पे निवर्त्यं विज्ञम्मत एव। अयमेव योनेर्योन्यन्तरं सततं गतिशीलस्यात्मनः स्विनत्यस्वस्पे परावर्तनस्येतिङासः। तदा पितरो पुत्रेण सहेकीम्य महासत्तास्पेणात्मानौ प्रकाशयतः। एषा एवाङैतकया । एतदेव पुर्णत्वम।

## कालिदासस्य कालो देशहच :-

भारतीयकवीनां समयनिभ्ररणमितकष्टसाध्यमः, यतस्तैः स्वविषये किमपि न लिखतम्। अस्यां परिस्थितौ अन्यकृतेरुल्लेखैः अनुमानेन च प्राचां कवीनां समयो व्यवस्थीपनीयो भवति। अस्माद्धेव हेतोः कालिदासस्य समयेसन्त्यन्येष्ठपि मतभेदाः

- मरविलियमणीन्समहोवयः विक्रमसंवत् प्रवर्तकस्य ईशवीयसंवत्
   पूर्ववितिनः कस्यापि विक्रमादित्यस्य राज्ञः कल्पनां कृत्वा तत्समामण्डनं कालिदासं
   मत्वा ई.पू. प्रथमशताब्दीसमुद्भावत्वं कालिदासस्य मन्यते ।
- इाँ वेवरलीसन याकोति मानियरविलियमादिमहानुमावानां सम्मितिषु
   इि. इतियशतक चतुर्थशतकयोर्मध्यकालिकत्वं कालिदासस्य स्वीक्रियते
- डॉ॰ माउदानी महाशयस्तु-उज्जयिनीनरेशोवर्षविक्रमादित्योध्यं मातृगुप्तनामानं काश्मीरान् शासितुं प्रेषितवान्। समातृगुप्तः कालिदास एवेति मत्वा तस्य षष्ठशतकोद्भवत्वं स्वीकरोति।
- ब्राम्य वत्सम्बद्धावयस्यैकः शिलालेखः प्राप्यते, तत्र 529 मालव संबद्धलेखो विद्यते। स च ई. ब्राप्टितः संबद्धति। तस्य शिलालेखस्य माषा कालिवासीयों माषामनुहरति। एतवेबाधारीकृत्य मैकडोनमहोषयः कालिवासस्यपंचमशतकोव्भवत्वमाह।
- इं. डॉ. डार्नले प्रमृतयस्तु विद्वांसः कालिबासस्यकाव्येषु गोप्ता ओप्जे कमारगुप्तस्कन्दप्रमृतिशब्दैः गुप्तवैश्यनृपाणां स्मरणं मन्यमानाः कालिबासस्य समयं पंचमं षष्ठं वा ईशवीयशतकमाहुः ।



- ६. ए.सी. चटर्जीमहोदयस्तु कालिदासं मालवनरेशयशोधर्मसमकालिकं मत्वा षष्ठशतकवर्तिनमाह ।
- रामचन्द्रविनायकपटवर्धनस्तु "आषाद्धस्य प्रथमदिवसे" "प्रत्यासन्ते नमसि" इत्यादि पद्याधारेण, ज्योतिषजनुसारिणीं गणनां कृत्वा इतः 1800 वर्षपूर्ववर्तिनं कालिदासमातिष्ठते ।
- आर.कृष्णमाचरियर महाशयो मेघसंदेश विमर्शनामकग्रन्ये लिखति
   वत् "विङनागानां प्रि परिहरन्" इति श्लोकस्य साक्ष्येण दिङनागमसमकालिकः
   कालिवासः ई. ष्ठशतकेऽवर्तत इति ।
- म.म. रामावतारशर्मा महोदयस्तु कालिदासं
   जितीयचन्त्रगुप्तसमाकालिकं मत्वा ई. ३७५तः ५५७ई. मध्यवर्तिनं सप्रमाणं
   साध्यति ।
- ॥ ७ विचारकास्त्-प्राचीनसमये मालवनामकगणस्य प्रामुख्यमवर्ततः ई.पू. अयमेव मालवगणो ग्रीकाणां सततमाक्रमणात् पीडितः सन् राजस्थानमागत्य ईप्रथमशतके मालवदेशं स्वायत्तीचकार। गणराज्येष्ठ स्मिन् विक्रमादित्यो मुख्योवर्तत। शकान् पराजित्यायं शकारिपदवीममजत्। एउतत् प्रवर्तितसंवत्सरस्य गणनाम्ना मालवसंवत् नाम्ना व्यवहारः प्रचित्तः। मतः ई.पू. प्रथमशतके विक्रमादित्यस्य सत्तया तत्समायां स्थितस्य कालिदासस्य स एव समयः सम्भवति।

किंचारवचोषस्य समयो निश्चितमेव हि कुषाणनरेश किंचारवचोषस्य प्रयमशताब्दी स्वितः । तत्काद्ये कालिदासस्य काव्यमनुक्रियमाणं वीक्ष्यते । रघ्वंशे कुमारसम्भवे च विद्यमानं पद्यं बुह्चचितिक रवचोषेण किंचिदेव विपर्यस्वोपन्यस्तम् । मतोरवचोषात् । पूर्ववर्ती सम्भवित कालिदासः । एवं रीत्याभ्यां सम्भवप्रमाणाभ्यां कालिदासस्य कृ. पू. प्रयमिद्धतीयशतकसम्भवत्वं स्वीकर्तुं समर्थयन्ते ।

## कालिदासस्य देश: -

"'मस्य महाकवे: की वेश: " इति विषये महान् मतमेव: । केवन् काशमीरान्, अपरे बंगान् तवन्ये मिथिलां च तद्वेशमाहु: । वयन्तु पश्याम: "



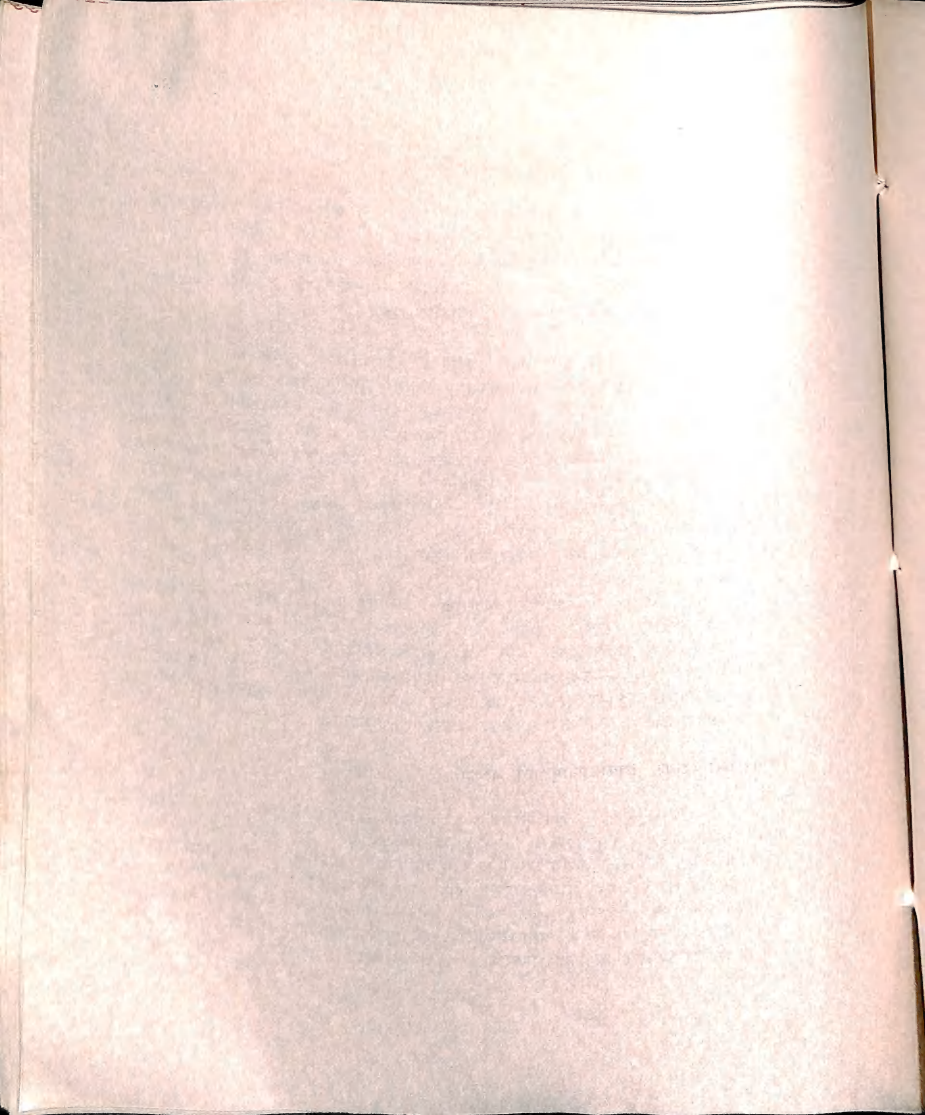
मालवगणमुख्यविक्रमादित्यस्यसमास्यस्यकालिदासस्य मालवमुख्य नगरी उक्नयिनीं" एव स्यानम्। अस्य कवेः उज्जयिनीवर्णनपक्षपातोङ्गपि पक्षिममं पोषयित। कालिदासेन यया स्वमेक्षिकयावन्तीनां मौगोलिकी स्थितिमेघदृते निब्बन्धेसा तद्देशवासित्वे एव सम्मवित। हिमालयादि वर्णनमपि बंगमिथिलानिवासिनः कालिदासस्यकृते न तथानुकृलं यथा मालववासिनः इत्यपि पूर्वोक्तसमर्थकम्।

कालिवासनाम्ना सह बह्वः किवदन्त्यः सम्मिलिताः, अय च संस्कृतसाहित्ये कालान्तरे कालिवासस्य नाम उपाधिक्ष्येण प्रचलितः, अतस्य काश्चित् कयाः तं विक्रमसमायाः नवरत्नम्तं प्रतिपादयन्ति । काश्चन् च तं मोजदेव समानतः । लङकाराजधातुसेनस्य कुमारदासस्य वा मित्रमपि समर्थयन्ति केचनामणकाः । केचन् विचारकाः तं सेतुबन्धमहाकाव्यरचित्ः काश्मीरराजप्रवर्तसेनस्य यश्च मात्चेष्टनामासीत्" इति स्वीकृर्वन्ति । तत्र ये कालिदासं कश्मीरदेशवासिनं मन्यन्ते तन्न विचारसहम् । तस्य प्रारम्भिक काव्ये ऋतुसंहारे ग्रीध्मर्तः यादृशम्प्रचण्डतोपवर्णिता न तादृशी कश्मीमरे म्यवित्मर्हति । अपि च ऋतुसंहारे तेन बहुत्र स्पष्टरूपेण विन्ध्यगिरेः वनप्रदेशानां वर्णनं कृतम् ।

पण्डित चन्द्रवर्लीपाण्डेयस्य मतिम्बम्, यत् कालिदासस्य जन्मम्ः आमक्टस्य समीपे वर्तते, न उञ्जयिन्येव, यश्च बहंतरिवदुषां मतम्। कालिदासस्य इंडिंग उञ्जयिनीं प्रति महदाकर्षणमासीदित्येव। मस्य कवेः पर्यटन महतीरुपिरासीत्, तस्मात् कारणात् तेन हिमालयस्यातीव सर्जावकतया वर्णनमकरोत्। गुप्तकालीनसमुद्रगुप्तकृतशिलालेखेन प्रमाणितं भवति यत् काव्यकलानिपुणाः हरिषेण वातासम्बद्धाः कालिदाससदृशाः महाकवयः प्रादुर्भृताः आसिन्नितः।

## शैवशाक्तविशयक विचाराणामृत्याने बीजम् -

स्वानुम्तेः व्यापकत्वस्यापनं दार्शनिकं लक्ष्यम्। मानवस्तावत् स्वान्तर्ह्वये कस्यिष्ट्रपास्यस्य उपासनायाः भावश्यकत्वमनुभवितः, तत्र यथा भोजनादिनां मृलप्रवृत्तीनां पृत्ये तद्वपयोग्यन्नादिपदार्थानामिस्तित्त्वचं गमयितः, तथैवोपास्यसत्तापि अवश्यमेवाङगीकर्त्तव्या। उपासकर्षेतन सह स्वाभाविकरुपिमेदैः मनेकरुपेण सम्बन्धं स्वापयिति। यथा एकस्यां भावस्यत्याम् भनेके कलाकाराः विभिन्नाः भनुभृतिः प्रकट्यन्तिः तारचानुभृतयः प्रामाणिकाः यथार्थार्च भवितुमहीन्तः। तथैव एकस्यामपि उपास्यसत्तायामनेकरुपेणकृताङ्ग्भावनाः तात्विकदृष्ट्या यथार्थाः प्रामाणिकाश्च



मनुष्यः जन्मजातस्जनात्मकसम्मावनाकारेण परमतत्वस्यकत्पना अनेकेषु स्पेषु कर्तुं शक्नोति। तानि चकाराणि प्रामाणिकानि विश्वसनीयानि च मिवत्महीन्त । इत्रमेवानेकतायामतोद्बोधनम् । प्रेम्णः सौन्दर्यस्य च अपरिमितानुमृतिरिव धार्मिकाप्यात्मिकानुमृतिनामशेषत्वं प्रतिमाति । एकस्याः उपास्यसत्तायाः अनेकस्येषुद्धमावनंन तत्त्वस्य हासः अपितु विकास एवति सिद्धान्तः ।

न्तात् न्या विषयकप्रश्नोत्तराण्येव दर्शनशास्त्रस्य विषयः । अस्मिन् हि संसारे चेतनाचेतनरूपं द्विविधं तत्वं प्रतिभाति । एते एव शक्तितत्वचित्तरूपेणाख्यायेते । वैदिकावैदिकवादिदर्शनभेदेन ईश्वरानीश्वरावादिभेदेन च दर्शनशास्त्रस्य चत्वारि संस्थानानि सन्ति ।

पदार्थस्तावत् विश्वचेतनायाः सिक्रयस्पम्। मानवचेतनायाः चरमोत्कर्षदशायां ज्ञातम्, यत् पदार्थः मिवनाशी, मनादिः, मनन्तश्व। स च पिदवर्तनस्वमावेन नानास्पेषु मिमव्यंजनियत्तं शक्यते, तस्यैकान्तः श्चयो नास्ति स्पान्तरमात्रं भवित। अपि च पदार्थचेतनायाः जीवनस्य चाविभाज्यताः संसारे उवा स्जनिक्यावृश्यते सर्वोच्चस्तरे चेतनस्तरेश्चिप भवित। मानवानुभूतौस्जनानन्दोजीवनस्य सर्वोत्तमानन्दो भवित, स च सृष्टेः प्रेरकतत्वमपि मतस्व। "मानन्दाद्भ्येव खल् इमानि भुवनानि जायन्ते। मानन्दे एव जीवन्तिः इत्यादि शुतौ जगत मानन्दमूलकत्वं ब्रवीति।

"प्रत्यक्षेणानुमित्या वा यत्तुपायो न ह्रुस्यते। एवं विदन्ति वेदेन तस्मात् वेदस्य वेदता।" इत्युक्तिदशा साध्यसाधनस्वरूपप्रकाशने वेदाः प्रमाणमिति सर्वसम्मतम्। एवं सत्यपि कली मेघाशिक्तिह्यासात् मीतिकपदार्थाशुद्धेश्च वेदिकसाधनानामनुष्ठातुमशक्यत्वेन तान्त्रिकपद्धितरनुसर्तव्या। तान्त्रिकमाणस्य अनादित्वेऽपि सामयिकोविकास इति प्रतिभाति। अपि च ज्ञानरूपाणां वेदिकपदार्थानां ज्ञीवने उपयोगाय क्रियाप्रधानमाणोऽयं तान्त्रिकः। ययासांख्ययोगयोरेकलक्ष्यत्वेऽपि सांख्यदश्चे सिद्धान्तविवेषनमात्रम्। योगशास्त्रे तु क्रियायोगस्य प्राधान्येनोपदेशः।

किंच भारतीयासंस्कृतिस्तावत् निगमागमूला। निगमो वेदः, मागमण्च ११ वेदौपयिकस्मृत्यनुमोदितो लोककल्याणकरः पन्याः। मागमस्यैवापरसंज्ञातन्त्रमिति। भारतस्य तन्त्रागमयोः परस्पराभेदेन प्रायः सर्वत्रशास्त्रे व्यवहारः। मस्य च स्वाधनशास्त्रस्योपदेख्या साक्षाच्छिवः श्लोती च सर्वानुग्राहिका श्लीराजराजेश्वरीपराम्बा भगवती त्रिपुरस्नदरी। क्वचिच्च उपदेख्यी पराशक्तिस्या, श्लोता च शिवः । तन्त्रशास्त्रप्रतिपाद्यविषयश्च वास्देवः।



आसमन्ताद् गमयति अभेदेन शिवादिधारण्यन्तं पारमेशस्वरूपं विमृशति
"इत्यागमशब्देन परशक्तेरेव ग्रहणात् परशक्तिरेवागमः । स चागमः ज्ञानरूपो
अनन्तशास्त्रेषु व्यवहृतो भवति । तदुक्तम् —

आगमो ज्ञानमित्युक्तं ड्यनन्ता शास्त्रकोट्यः । शास्त्रं शब्दात्मकं सर्वम्" इति । आगमश्चायं भगवतो महेश्वरस्य ईशानतत्पुरुषाचोरवामदेवसद्योजातात्मकस्य ज्ञानात्मकस्य पंचमुखस्य प्रमावादेवोपद्धते । निष्वितशास्त्रनिष्णाताद् गुरोः शमगुमुखादागमज्ञानं परम्परातः स्फुटम् । सृक्तिश्चात्र –

> आगतं शिववक्तुभ्यो गतं च गिरिजानने । मतं हि वासुदेवस्य तस्मादागममुच्यते । ।इति । ।

महामितमाभर्तृहरिणापि आगमस्य ज्ञानात्मकत्वं स्फुटं स्पष्टीकृतम्। तद्यया —चैतन्यमिव यश्यायमिविष्केदेन वर्तते। आगमस्तद्यासीनो हेतुवादेनी बाध्यतेण वारप्र।।

किंग्प्रत्यक्षपरिफलितमपि वस्त्वागमप्रामाण्यादेव प्रामाण्यमादभाति अतस्तुर्यतवतीतदशयोर्यः परः साक्षात्कारः, स एव वस्तुतोमुख्यतया आसमन्ताद् अय शिवादिभारण्यन्ततत्वजातं गमयित पारमार्थिकस्वरूपस्तयाविभ स्वभावतश्च क्षोभयित साक्षात्कारयितः इत्यागमोञ्चन्यर्भनामा । इदमेव मतं अभितामिनवगुप्तपादानामीश्वरप्रत्यिभिज्ञाविमशिन्यां विवृति विमशिन्यां च क्रियाभिकारे प्रमाणनिरूपणाहिनके प्रतिपादितमुपलभ्यते । भागमपरपर्यायत्वम्, रौरवस्वायम्भुवागमे, पौष्करतन्त्रे कृतमूलावतारे च स्फुटरूपेण प्रतिपादितम् ।

अदृष्टविग्रहाष्ठान्ताष्ठिवात्परमकारणात् । ध्वनिरुपं विनिष्कान्तं शास्त्रं परमवुर्लभम् । अमृत्विगमनावयदवदिनर्धातो जायतेमरान् । शान्तात् पिन्मयत्वाच्य तद्वद्शब्दाख्यंशास्त्रमिति स्वष्ठन्ततन्त्रे ज्ञानस्य परम कारणं शिव एवेति निगवितम् । तेनैव ध्वनितानि नानाशास्त्राणि विलस्नित्ततमामिति ।

किंच मामिकैव शक्तिरुपिणी, शक्तिश्च मन्त्ररूपिणी, मन्त्राश्च वर्णात्मकाः पदात्मकावेति कृत्वा मातृकायाः शक्तिरुपतायाः सत्वेन शिवरूपता चिछ्यति। ततश्च सर्वेषां शास्त्र शास्त्राणां ज्ञानानां च मातृका एव कारणानि। उक्तंच "सर्वे वर्णात्मकाः मन्त्रास्ते च शक्त्यात्मकाः भिये। शक्तिस्तु मातृकालया



1 71

सा च ज्ञया शिवातिमका ।" इति नित्याषोडशिकार्णवम्मिकायामाचार्य ज्ञजवल्ल भिद्धवेदिमहाशयेन । तथा च मन्त्रदैवतयोरैक्ये सति शिवशक्त्योरैक्यात् शब्दार्थयोरैक्यं संगच्छते ।

> आचार्याभिनवगुप्तः श्रीतन्त्रालोके कथयति – "निर्मलेमुक्तरे यद्वद् भानितभूमिजलादयः । अमिश्रास्तदवदेकस्मिश्चिन्मये विश्ववृत्तयः ।। "यद्वद् दिनकर एक विभातिसलिलाशयेषु सर्वेषु । तद्वद्सकलोपाभिष्वस्थितो भाति परमातमा ।।"

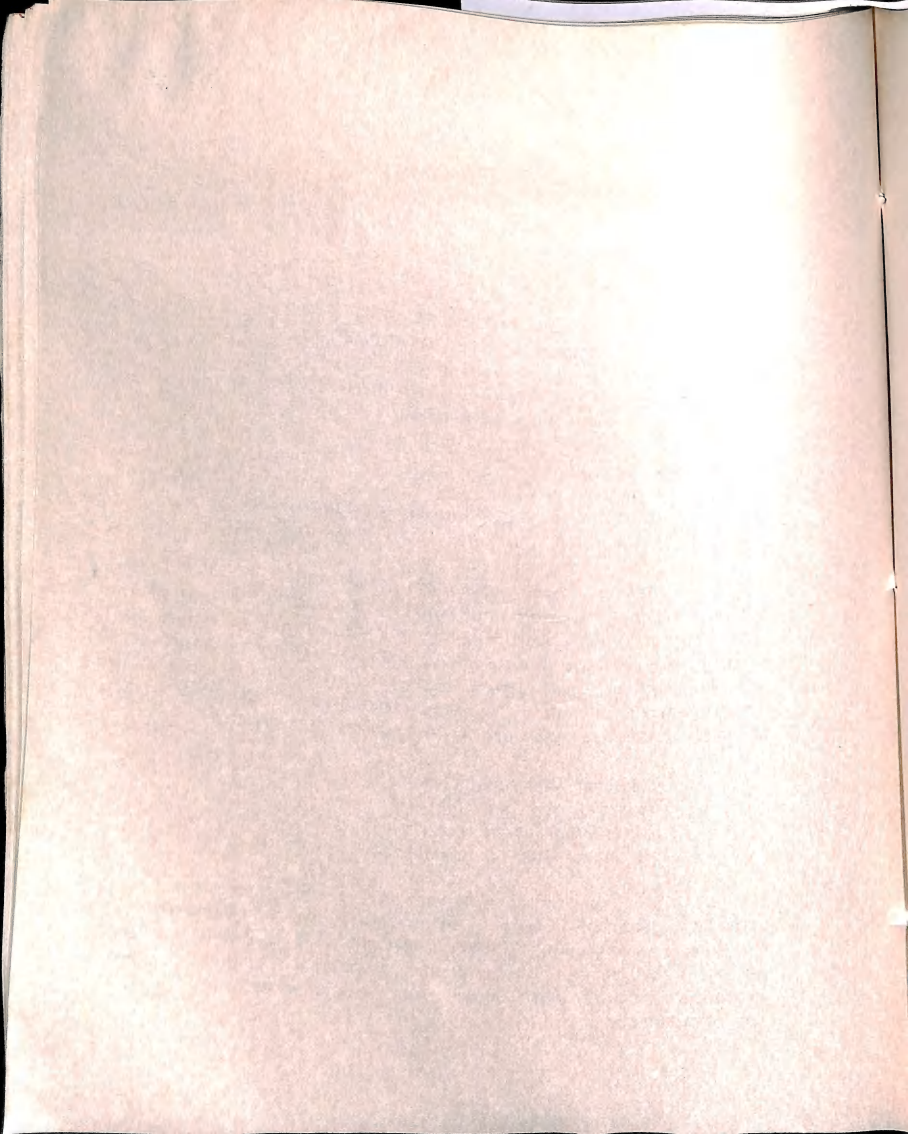
## कुलाणीवतन्त्रेरवसुक्तम् -

"कृते शृत्युक्त आचारस्त्रेतायां स्मृतिसम्भवः । डापरे तु पुराणोक्तः कली ह्यागमसम्मतः । ।इति । ।

तया च विना इ्यागमगागेंण कलौ नास्ति गतिः पियेः इति निर्वाणतन्त्रोक्तिदिशा अपरसाधनानामसौलम्यमेव। एवंच सांप्रतिके युगे लघुनोपायेन अल्पेन प्रयासेन चेष्टिसिक्षं समीमलाषवतां जनानां कृते आगमगागं एव श्रेयस्कर इति निरोडितम् प्रेक्षावताम्। वेदानामिवागमानामपि अनादित्वाच्छिवप्रोक्तत्वाच्च तथैव प्रामाण्यम्रर्शिकर्त्तव्यम्। यथा "ऋषयो मन्त्रब्रष्टारः" इति भणितिः इति रीत्या तथैवप्रामाण्यमावहित । यथा च "मन्त्रब्राइ्मणयोर्वेदनामधेयम्" इति वेदस्य लक्षणं भिमांसकैर्निधारितम् तद्वदेवागमानामपि समन्वितार्थमुपसंगृह्योक्तमाचार्यज्यरथेन—

प्रसिद्धिरागमो लोके युक्तिमानयवेतरः । विद्यायामप्यविद्यायां प्रमाणमविगानतः ।। प्रसिद्धिरविगीताहि सत्या वागेश्वरी मता। तथा यत्र यथा सिद्धं तद् ग्राह्यमविशंकितेः ।।इति ।।

इति श्रीतन्त्रालोकटीकायाभृता च प्रसिद्धिविचार्यमाणा सती मनाविदेव सिद्धयति। एवमेव शैवशाक्तवैष्णवसीरगाणपत्यबौद्धनैनागमावीनामपि तन्मृतपुरुषेः साक्षावनुभृतत्वात् मनावित्वेन पर्यवस्थतीति। ये तु तन्त्रागम कमात्मानं मन्दानो यथेष्ठमाचरति, तेषामाचाराणां क्रियावीनांच प्रामाण्यं भवति। वर्णात्रमध्यमेविचाररिहता यथा कामप्रवृत्ताश्च तेष्ठधोगतिमाप्नुवन्ति। तथाचोक्तं शाक्तानन्दतरिगण्याम्



"वर्णात्रमोचितं धर्ममविचार्यं पर्यन्ति ये । भृतप्रेतपिशाशास्ते भवन्ति ब्रह्मराक्षसाः । ।इति 2-3 । ।

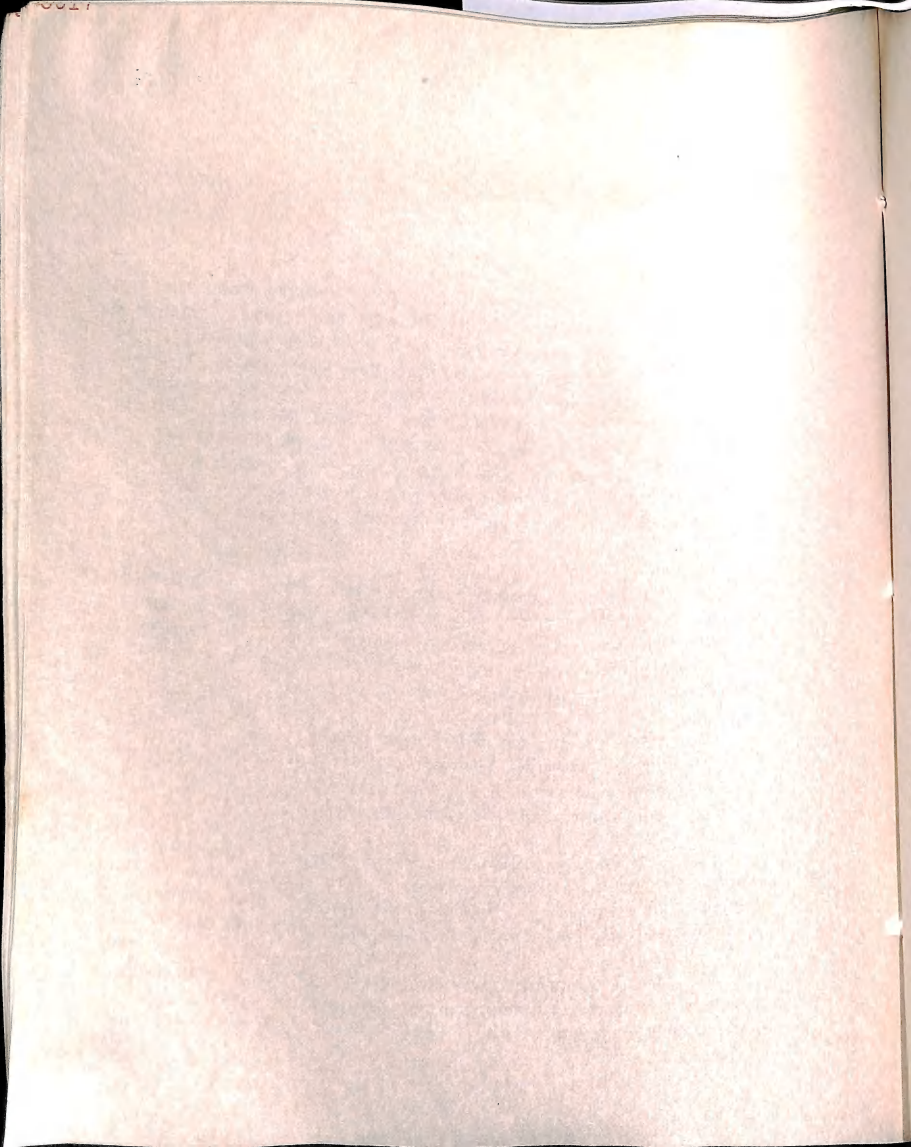
होवागमे आगमशास्त्रे वा प्रयुज्यमानोऽयमागमशाक्तयोतीवव्यापकः।
तस्मात् सर्वेषुशास्त्रेष्वागमशब्दव्यवहारो ययोक्त एव दृश्यते। यद्यप्यागमशब्देन
समस्तशास्त्राणां ग्रहणं तथाप्यागमशब्दः स्त्रावें पृयुक्तः शेवशाक्तागमपरः। "वेदो
ह्यागममागस्याच्छ्वराशिरघागमः" इति त्रिपुरारहस्ये समग्रशब्दराशिपर आगमशब्दः
प्रयुक्तः। आचार्योमिनवगुप्तपादोऽपि आगमानां अनवच्छिन्नप्रामाण्यमृद्घोषयति।
कुल्ल्कमद्दकृताया मनुस्मृतिष्टीकायांच "वेदिकी तान्त्रिकी चेति द्विविधा श्रुतिरुव्यते"
इत्यादि पंचमो वेदः कालस्तु पंचमाश्रमः" इत्युक्त्याश्रमस्यकालमार्गस्य च
महत्वमुररीकरोति। तथा च श्रीतन्त्रालोके —"इह तावत् समस्तोऽयं व्यवहारः
पुरातनः " प्रसिद्धिमनुसन्धाय सैव चागममुच्यते। " इत्यादिना तथेव प्रतिपादितम्।
वस्तुत आत्मसाक्षात्कारो येन सुगममार्गेण कर्तुं शक्यते, स एवागमसंज्ञक इत्यवधारणीय
स्नुधीिनः।

पूर्वोक्तलक्षणलिक्षेतोष्ठयंतंत्रशब्दः — "कोषकाव्यादिषु समस्तशास्त्रपरः व्याख्यातः । "लोक्किं वैदिकं सांख्यं योगादिपांचरात्रिकम्। बोद्धाद्धैतन्यायशास्त्रं पदार्थक्रमतन्त्रम्। सिद्धान्ततन्त्रं शाक्तादिसवें ब्रह्मोद्भवं यतः । श्री स्वच्छन्दादिषु श्रोक्तं एसद्योजातादि भेदतः । "इत्यादितन्त्रशब्दव्याख्यानं विस्तरेण प्रतिपादितम्। मुण्डमालतन्त्रे तन्त्रमाद्यातम्यप्रसंगे उक्तम् —

> ••नदीनां च यया गंगा पर्वतानां हिमालयः । अरवत्यः सर्ववृक्षाणां राज्ञामिन्दो यया वरः ।। वेदीनांच यया दुर्गा वर्णानां ब्राह्मणो यया। तया समस्तरास्त्राणा तन्त्रशास्त्रमनुत्तमम्।।इति ।।

तदेवतन्त्रशास्त्रस्यक्ष-मत्यन्तं विस्तृतं व्यापकंच। अस्यान्तर्गतंदर्शनं, विक्तानं, व्यवहारः, कला साहित्यादिकंवानेकं विषया आयान्ति। अत्र शास्त्रे सर्वविष्यभौतिकाष्यात्मिमसम्पदः अपूर्वसिद्धीनामर्जनस्यचोपायाः सन्ति निद्धीच्याः, वाशीनकतत्वान्यत्र स्क्ष्मातिस्क्षमपद्धत्याषद्त्रिशत् तत्वात्मकानि निरुपितानि सन्ति।

अपि च योगशास्त्रे अस्याख्वसाधनायाः पृष्टिर्जाता। योगसाधनायां प्रकृतेः साधारणप्रवृत्तेः कारणादान्तरसाधनया तन्त्रसाधनायाश्च समन्वयो जातः। अतस्तन्त्रं वस्तुतो योगेनापि व्यापकम्। वेदरूपप्रधमं स्वरूपम् अलोकिकं यस्य प्रभावः



स्तमाजस्यप्रतिक्षेत्रेषु व्याप्नोति । अतस्व श्रुतिः इति शब्देन वैदिकतान्त्रिकयोरमयोग्रहणम् । उमे**ऽ**पि प्रामाणिकत्वमपौरुषेयत्वं च निर्वहतः ।

किंच भारतीय संस्कृतेः साधनायाश्च सम्यगालोचनायेद्मावश्यकम् यद् वैदिक साहित्येन तुल्यं पौराणिकं तान्त्रिकं च साहित्यमपि सम्यग् ग्राह्यम्। यद्यप्यत्र केचन दोषान् उद्भवावयिष्यन्तिः परं तन्न युक्तिसहं विवेकपरिमिति । पुराणागमानाम् भूलं वैदिकाधारे स्वाश्रितं तत्र दोषादयो बाह्याः सामयिकाश्च। अतस्तयोर्ज्ञयोस्तिधनयोरंनिविशिष्टं महत्त्वमवधार्यम्।

तन्त्रागमयोरितव्यापकत्वं वर्तते । तत्रोध्वं-पूर्व- दक्षिणोत्तरपश्चिमभेदः शवस्य पंचवक्तेम्य उपविष्टानां तन्त्राणां विविधनामानि वर्तन्ते । तत्र 10 शिवागमाः, 18 क्ष्रागमाः इति 28 शैविसिद्धान्तागमाः शिवस्योध्वंमुखात् निःस्ताः वर्तन्ते । पूर्वमुखात् । 28 संख्याकाः गास्डागमाः, दक्षिण मुखात् ६4 भैरवागमाः, नानाविधानि भूततन्त्राणि पश्चिममुखात् विनिर्गतानि उत्तरमुखाच्य 24 वामतन्त्राणि स्वन्ति । एवं संगृह्य 164 तन्त्राणि भवन्ति ।

विवरणमुपलम्यते । तत्र दक्षिणसोतः शिवस्य दक्षिणमुपलान् विनर्गतः वामसोतः । श्रवस्य दक्षिणमुपलान्यते । तत्र दक्षिणसोतः शिवस्य दक्षिणमुप्तात् विनर्गतः वामसोतः । उत्तरमुक्तिनर्गतः । प्रमे भेदाः शिवस्यैव तिसृणां भाराणाम् । भेरवस्रोतस्यापि तत्रैवोल्लेखो दृश्यते । कुत्रिचच पीठभेदेनापि तन्त्रभेदो दृश्यते । तानि पीठानि हि विद्यापीठ-मन्त्रपीठ-मृद्रापीठ-मण्डलपीठाख्यानि । विद्यापीठे हि अस्टी भैरवा अस्टौ यामलाश्च विधाताः । एवमाम्नायभेदेन क्षेत्र भेदेन च तन्त्राणि परस्परं भिद्यन्ते । इत्यं तत्र तत्र ग्रन्थेषु अतीव विशालस्य तन्त्रागमसाहित्यस्य वर्णनं संगच्छते । बहुशो ग्रन्थेषु शाखा-प्रशाखा आम्नायभेदाविन् प्रवश्यं विवरणस्पेण तत्र यत्रेव प्रकाशिताः सन्ति । यथा हि विपुलसाहित्यकसामग्रीमण्डितमिदं तन्त्रागमशास्त्रं तत्र-तत्र सम्प्रदाय भेदोङपि बाहुत्येन दृश्यते ।

स्नातनवैदिकप्रक्रियायां सगुणनिर्गुणभेदात् उपास्यद्वैविध्यात्। तत्र निर्गुणे व्यक्षिण स्नामान्यतया चंचलबुद्धिः न प्रवेष्ट्मर्हित तस्यानिर्वेश्यत्वात् अधिनत्य अव्यक्तस्यक्षर्यत्वाच् । अतः तस्य व्यक्तगुणस्वस्पाणि उपासनीयानि । यथा प्रचण्डप्रकाशयति सूर्ये कस्यापि दृष्टिने तिष्ठति मम्मंतांपासनैवेकर्त् शक्यतेव तयैव तत्तेवस्याविभिन्नस्तरेषु भाषमानानाम् विभूतीनामेवोपासनं भवति । तस्य ब्रह्मणः

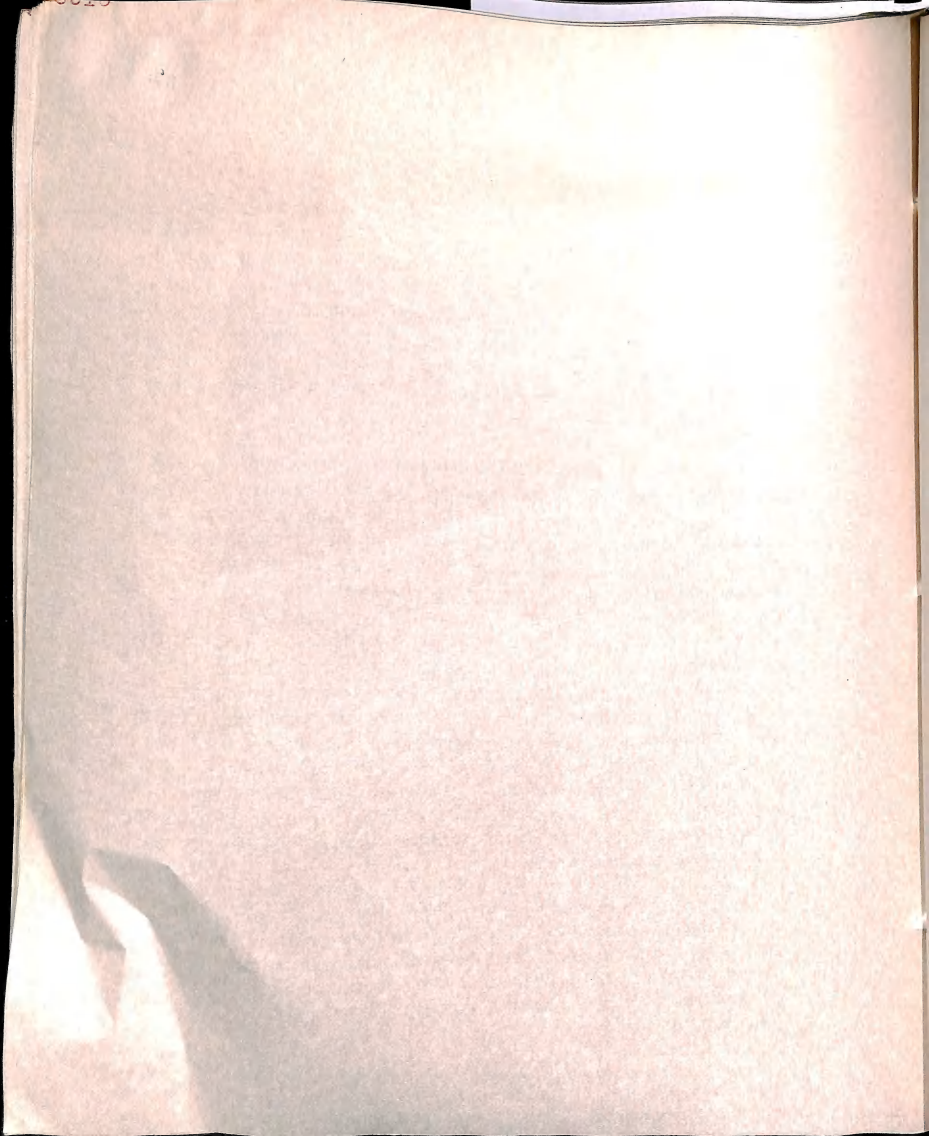


शक्तावेव पारमाधिकसत्तस्य दर्शनं कर्त्तं शक्यते । सर्वाधिष्टानस्य परंब्रह्मणः श्रिरेव प्रकृतिः माया, उमा, लक्ष्मी, शक्ति इत्यादि नामिमरुक्ता मवित । एषा वैष्णवी माया चेतनायां प्राणिनां चेतना विश्वस्य कान्तिमयीश्रीः, जगतः धात्री प्रतिष्ठा च । अद्यामिकतरुणादिमावाः तस्याः मन्दहासरुपत्वेन विश्वकत्याणकराः मवित । एवं "शिक्तरुपेण ब्रह्मणः उपासना सनातनधमें प्रचितता । सर्वास् उपासनास् ब्रिटिन्तरंगमेदेन रुपद्धयं वर्तते । तत्र ब्रह्मिण्याः अपयोगिता अन्तरङगोपासनसामर्थेलाम्यपर्यन्तमेव मवित । अन्या रीत्या श्रीविद्यायाः ब्रह्मिणसनापूर्वं "श्रीचक्रे" करणीया मवित । प्रश्चाच्चान्तरोपासनायां स्वस्मिन् देष्ठे एव श्रीचक्रमावनायाः विधानं विद्यते ।

वेदेषु तावत् शैव-शाक्त दार्शनिक सिद्धान्तानां बीजानि उपलम्यन्ते । तत्र ऋक् वेदादि नासदीयस्त्रे जितीयकण्डिकायां न मृत्युरासीदमृतम् इत्यादिकारिकायां सुष्टेः प्राग् क्वचन् किचिवपि नासीव् इति प्रतिपाद्यः तत्काले स्वमिडिम्न प्रतिष्ठितम्, ब्रह्मैव केवलमासीदिति उक्तम्। इदं हि निर्विशेषं कार्यकारणात् तं निविशेषं तत्वमेव शिवाख्यमा प्रसिद्धम्। माण्ड्क्योपनिषद् च "नान्तः प्रज्ञा न बहिष्प्रल नरोपयतः प्रला इत्यादि" श्रुत्या व्यक्ताव्यक्तभृतं सर्वप्रपंचं निषिभ्य तदेव तत्वम् "प्रपंचीपराशान्तं शिवमङ्गैतं चतुर्थं मन्यन्ते" स आत्मा विज्ञयः " इत्यादि सृति ण्शेषेण शैवमिनिहितम्। नासदीयस्कतस्य तृतीयमंत्रे "तम मासीततमसा गूढमग्रे७ प्रक्रमसत्तिलं सर्वमा इदम्। तुच्छेना**७** म्यपिहितं यदासीत् तपसस्तनमहिम्नाङजायतेकम्। " इत्यादौ "तमः" शब्देन मायाशिक्तरुकता सा च शिवसम्बन्धिनी पराशक्तिरेवाभिडिता। तान्त्रिकशास्त्रेषु एषेव ही स्पेण स्वीकृता वर्तति । अस्मिननेव मन्त्रे "तः " पदेन सदाह्यतत्वम् यच्च "श्री" इत्यत्यस्वरूपं, तदेव प्रतिपाद्यते । एकमिति पदेन ईरवरस्य "ऐं " स्वरूपमृद्मुष्टम्। "कामस्तदग्रे म्यादानीताधिः: " इत्यावि चतुर्थमत्रे "कामः " पदेन परमेश्वरस्य "क्तीं" रूपमिनिहितम् । तत्रैव मनसः " एवं रीत्वा नासदीयस्कतं बीजमन्त्राणां द्यष्टचीत्पत्तिकमप्रकटितः , स एव योगमार्गस्य क्रकमः । उक्तंच योग उपनिषदि "" महामाया महालक्ष्मीर्महावेवीसरस्वती ।""

आधारशक्तिव्यक्ता यथा विश्वं प्रवर्तते । अपरश्च यः क्रमः प्रवृत्तिमागविलिम्बनः स्वीकृवीन्तः तडीत्या पराशक्तिः मायायाः उपरितना विद्यते इति कृत्वा "ऐ" बीजमुच्यते । सदाख्यस्पन्दे मायायसाः स्थिति स्वीकृत्य त डीं बीजस्य मावना । तपः पुंजरेश्वरस्य "श्रीं" इत्यस्य स्थानम् कामनायुक्तस्येश्वरस्य च कामबीजस्य "क्तीं" इत्यस्य स्थानम् । सत् "ससच्चोमी शक्ती सकारस्ये "मी: " बीजान्तर्गतं इति ।

शाक्तमतस्यानावित्वपसमर्पयं "मयर्ववेदीयान्निपुरोपनिषत्" चिन्तनीया । यद्यपि कतिपयविद्धांसः अनेकासामुपनिषदां रचनाकलं मन्यन्ते, तथापि ऋग्वेदावि प्राचीनमत्वेदिकमतानुसस्यत् तदयन्वादिनीनामुपनिषदामपि आगम



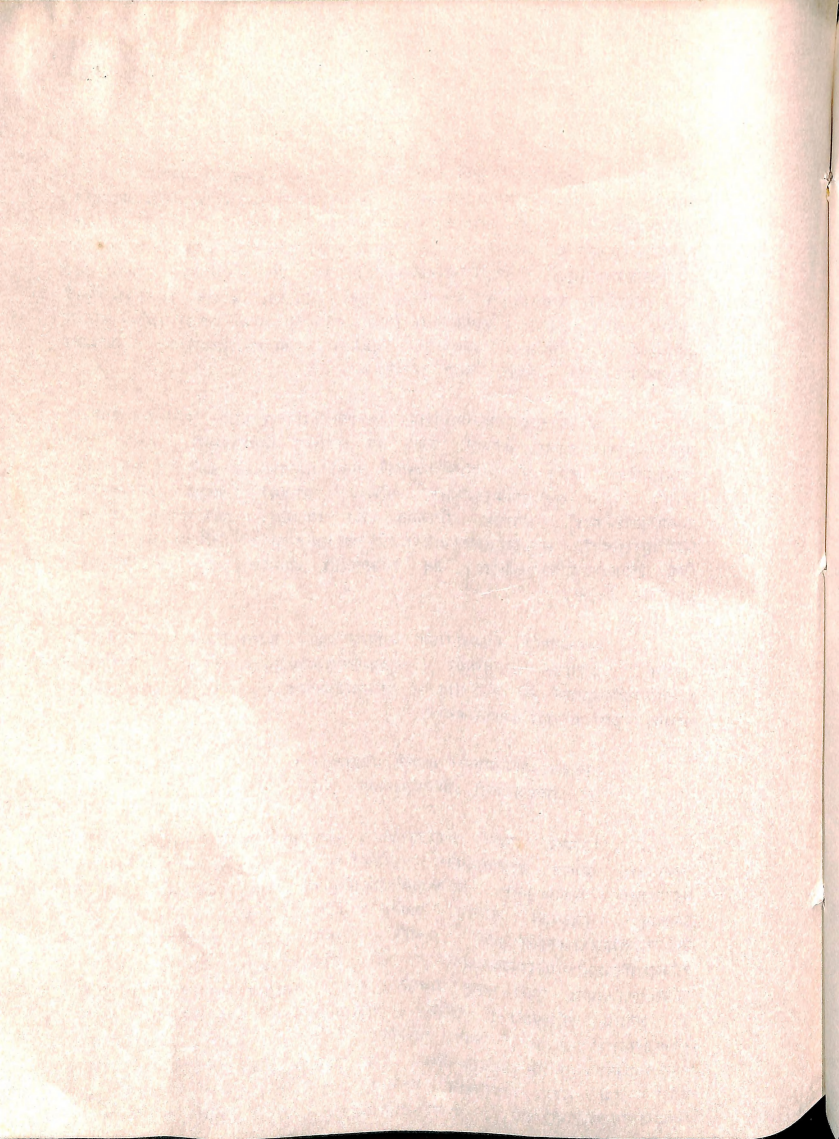
परम्परापाः त्वमेवोचितम् । आर्यसंस्कृतिमूलके प्राक्तनसांस्कृतिकेतिहासे यावन्तो न्द्रभद्रायतां क्रमविकासेनैव ब्राह्मसंस्कृतेः हिन्दुसंस्कृतेवां प्रारम्भोडभूदिति स्वीकृति। आर्यसंस्कृतेः वैदिकमावनायाङ्गवावैदिकमावनाया अपि स्यानं दृश्यते। किचार्यतरसंस्कृतेरपि प्रमावो तत्र-तत्र समये समये निपतित इवामाति । अत एव परवित्तिहाह्मणसंस्कृतौ वैविकावैविकानार्थसंस्कृतीनामपि छावा निपतिता। एतदपि सत्यं वर्षात्रणाट्नराजररू यद् विवेशीया संस्कृतिरिप रूपन्तरिता सती विभिन्ना कालेषु भारतीयसंस्कृत्ये नर् । नर्वारो प्रायच्छत् । स्टमेषिकया विचारे सति वैदिकधर्मे चिज्जडयोर्मध्ये काचिद कृतिममेदरेखा नास्ति। उमाविप सम्मिल्य एकस्याखण्डसत्तायाः सहायकोमवतः वैव चेतनायाः लक्ष्यं वरीवर्ति ।

तलकारशांख्यमतकेनोपनिषदि देवराजेन्दायोपदेशुदामाय स्वेच्छाप्रकाश्यमाना बहुशोधिमाना डेमवर्ती भगवती उमा एव पुराणेषु हिमशैलस्ता पार्वति नाम्ना रद्याताम्यवत् । यद्यपि पौराणिकाख्यायिकायां तस्या मानुषीरूपस्य उद्घाटनं कृतं वर्तते. तथापि तां सृष्टेरादिकारणभूता शक्तिः योगिनां षट्चक कुण्डलिनीशक्तिः , तान्त्रिक श्रीचक्रस्य श्रम् विद्यायाः अधिष्ठात्री अधिदेवता गण्याचारात्रप्रस्नवरीः सकलब्रह्माण्डस्यविराटरूपे व्यक्तिमापद्यमाना निर्विशेष ब्रह्मणः सत् अस्य । आनन्दाकारेणाभिन्यक्ता । यत् शक्तिरेवेति समन्वयं दृष्ट्वा तत्राहैतवादस्यैव प्रतिपादनं भवति।

स्यूलवृशस्त स्वरूपोपास्यं व्यक्तित्वमेवात् मिन्नं-मिन्नं परिकल्पयन्ति, वाशीनक वृष्ट्या स्दमातिस्दमलद्येबद्धवृष्टित्वात् वाशीनिकस्य मृतिमतिब्यक्तिमापन्ने रूपे एकदेशीये न परिसमाप्तिविचारस्य । स तु भयत्र समन्वयं स्थापि पश्यति । यथा गीतायां भगवतोक्तम्-

> अन्यक्तं व्यक्तिमापनं मन्यन्ते मामबुद्धयः । परं भावमनानन्तो भमान्यमनृत्तममः ।।.

भगवन्तः अपि शंकराचार्याः सद्भैतमार्गप्रवर्तकाः विशेषं परब्रहमणि मासन् तैष्ट्याचार्यवर्यैः "सीन्दर्यलहरी" इत्याख्य स्तोत्रेण मगवत्याः पराम्बायाः स्तृतिः कृता। तत्राष्ट्यमर्गः प्रकाशितः । यत् अक्षरंब्रह्म faculti: विधाति जगतः स्थित कृटस्योव तथापि Hite HEREIT. च सर्वशांक्तवत अभिन्ननिमित्नोपादानकारणमपि भवति। तवा श्वितशाक्तिमतोश्चाभेदाध्यवसायेन न सा शक्तिस्तस्मात् भिन्नाः शक्तिः शक्तिमतः पृयक् स्यातुं प्रभवति । सर्वाणि कमणि शक्तेरेव कार्याणि यद्यपि लयापि शक्तिमतः। शक्तिः शक्तिमदिष्ठयैव कार्ये करोति, तस्मात् स्वतन्त्रसत्ताया अभावः । अथवा शक्तिमतः इच्छेव सा शक्तिः , तथापि सा न लस्याङगम्ता । न हि तयोवस्तिविकः भेवः । यश्च भेवः प्रतीयते स च्यावहारिक प्रथमं तावत् व्यक्तवति ब्रह्मणि संकल्परपेण शक्तेः प्रकाशनम्, तदन् क्रियानाम्यां परिणतिः । ज्ञानक्रियादिभिरभिव्यन्यमाना अपि न वस्तुतः तस्यां



रुपमेवः ब्रह्मणेषुऽरिणामित्वात् । श्वेताश्वतरोपनिषवि पूर्वोक्तायां समर्थितः " तत्र ब्रह्मवाविने विचारं कुर्वन्ति, वयं कुतः, कस्मात्, क्यं वा उत्पन्नाः इति । अस्मिन् प्रश्ने उपस्थिते, भ्यानयोगाद्वारा तैः ब्रह्मवाविभिः शक्तेः साक्षात्कारः कृतः, तथा हि तेभ्यानयोगानुमता अपश्यन् वेवात्मशक्तिः स्वंगुणैनिगृद्धां इति " अत्र वेवात्मशक्तिरित्याविना तस्याः शिवस्पतैवस्थाता । भगवताशंकराचार्येण व्रह्मसृत्रभाष्ये । "तदभीनत्वावर्यवत्" इति सृत्रे परमेशवराभीनात्विवश्मसमाभिः प्रागवस्थानगतोऽभ्यपुगम्यते न स्वतन्त्रा । अर्थवताहि सा न हि तथा विना परमेशवरस्य सृष्यत्वं सिद्धयति शक्तिरहितत्यस्य प्रवृत्यनुपपत्तेः । इत्यावयुक्तं प्रविक्तानुगुणं स्पष्टमेव । शंकराचार्यकृतसौन्वर्यत्वहरीग्रन्थे भगवत्याः स्तृति प्रसंगे, परब्रह्मणः सत् शक्तेराभारेण भौतिकप्रपंचस्य प्रतीतिः । सिच्यत् शक्तेराभारेण चेतनप्रपंचस्य प्रतीतिः । ब्रह्मणः आनन्वस्वरूपस्य सत् शक्तौ प्रियतायाः सौन्वर्यस्य वा आपवं करोति । चेतन्यस्तरे आत्मानन्वस्य । आनन्वतरंगाणामनभवः बौद्धिकः मानसो वेति सृगमम् । जङ्गेतनामस्यात्मकपदार्थानां सौन्वर्यमपि तरंगाकारमेवेति गृहाण ।

सोन्वर्यलहरीग्रन्थस्यामुखे "शंकरानन्दभारती " याति महाभागेन प्रितिपादितान्, श्रीमत् गौडपादाचार्यकृतिसिद्धान्तस्य" अन्वातवाद" इत्याख्यस्य, श्रीशंकराचार्यकृतिवर्वतंवादस्य च परस्परं पर्यायत्वमिति न सर्वेषां सृज्यम" इति विचार्य भगवताशंकराचार्येणोपासना झाराबुद्धिविशुद्धये, "हरिमिडि" इत्यादि स्तोजग्रन्था विरिचिताः । तत्र एषां बुद्धौप्रतीयमान नगतः सत्यता वृद्धस्पेण प्रतिभाति, तेषामध्यारोपकाले परिणामवादस्य स्वीकृतिरिनवार्या भवति । एवंचाध्यारोपवृष्टयेव सर्वेनगतपृष्यायाः भगवत्याः प्रार्थनम् । तेन हि प्रसन्ना सती भगवती केनोपनिषविविधितप्रकारव्यानिमिकारिणं अनुगृह्य अमरं पारमार्थिकं विज्ञानं प्रयन्तिति इति विवर्तवादस्येव परिणतं स्वरूपमिति नास्ति संवेहलेशोक्षपि ।

## कातिवासकृतौ क्रमवर्शनसमीक्षणम्

अस्मिन् विद्यावायस्पतिशोध-प्रबन्धे कातिवासकृतौ क्रमवर्शनसमिक्षणमिति शिषंकमुखेन यत्प्रतिपाद्यमस्ति तद् विवरणवेशिष्ट्यमित्यमस्ति । अत्र तावत् शोधप्रबन्धे अष्टावशाध्यायाः प्रकल्पिताः सन्ति । प्रवमाध्याये क्रमवर्शनशब्दार्थविवेचनपुरः सरं दर्शनशास्त्रवेशिष्ट्यविवेचनस्योपक्रमः अस्ति । विवेचनेनानेनास्य अन्तातक्रमवर्शनस्य अन्यैः प्रस्यानैः सह सम्बन्धः तन्महत्त्वं च परिस्फुटं भविष्यति ।

इत्यमेव हितीयाभ्याये क्रमदर्शनस्य ऐतिह्यं तदुद्बोधकानां कवीनां परिचयःच विवेचयिष्यते। तृतीयेचाभ्याये क्रमदर्शनप्रवर्तकाचार्याणां परिचयपूर्वकं



एवमेन चतुर्थेपन्चकेचाध्याये क्रमदर्शनमहत्ववर्णन तत्-कृतिवृवर्णनं विभास्यते। ष्टिङ भ्याये कमदर्शनस्याद्यप्रवर्तकाचार्यस्य तस्वांपरनिर्धारणन्य करिष्यते। तत्पूर्वापरिनिधारणन्य कार्यः तव्योगदानिवचारः चिन्तियखते । परिचयप्रदर्शनपुरः सरं क्रमदर्शने तव्योगदानिवचारः चिन्तियखते । सप्तमेङध्याये क्रमदर्शनप्रतिपादकग्रन्यपरिवयपुरः सरं क्रमदशनप्रतिपाषकका नवा (वपत्र) क्रमदशनप्रतिष्ठ क्रमदर्शनस्य प्रमावपूर्वकं क्रालिदासकृतिनां नामानि क्रालिदासकृतिष्ठ क्रमदर्शनस्य प्रमावपूर्वकं क्रालिदासक मन्द्रमेड ध्याये कालिदासकृतिषु क्रमदशगस्य दार्शनिकस्य कालिदासस्य ऐतिह्यं कृतित्वं मुख्यविषयण्चान्वेषयिष्यते । नवमे\$ भ्याये दार्शनिकस्य कालिदासस्य ऐतिह्यं कृतित्वं मुख्यविषयण्चान्वेषायच्यतः । नवमञ्चानः इत्यमेव दशमेकादशः ज्ञादशः अयोदशाध्यायेषु व्यक्तित्वं च सम्यकु प्रीक्षयिच्यते । इत्यमेव दशमेकादशः ज्ञादशः अयोदशाध्यायेषु कृतिषु दार्शनिकतत्विष्नितनं तत्र कालिदासस्य स्वाषु कृताः त्वं वेद्वच्यहेतृत्वं च विमर्शयिष्यते । चतुर्दश प्रमावः कालिदासस्य वेद्वच्यपरीक्षणं तव् वेद्वच्यहेतृत्वं च विमर्शयिष्यते । चतुर्दश प्रमावः , कालिवासस्य बहुष्यपरायाण प्रमावः , कालिवासस्य बहुष्यपरायाण प्रमावः , कालिवासस्य बहुष्यपरायाण प्रमावः , कालिवासस्य अपस्यापनं तत् कृतिषु पन्चवरोपाड भ्याये कालबासकृत। उन कालिबासः दार्शनिकः अस्ति न क्रमदर्शनस्य प्रमावपरक्षिणं, वार्शनिकत्वविवेचनं, कालिबासप्रणीतस्रिकः अस्ति न क्रमदर्शनस्य प्रमावपराद्धाण, प्राराणकार क्रिस्त न वेति विवेचनन्य विधास्यते । षोडशेसप्तदशेचाप्याये कालिवासप्रणीतस्कित्यु क्रमदर्शनस्य वेति विवेचनन्य विधास्यते । क्षाडशेसप्तदशेचारः, दार्शनिकस्य कालिका गस्यत । षाठरारा । स्कितत्व पदार्थविचारः , दाशीनेकस्य कालिदासस्य काव्ये प्रमावान्वेषण , प्रान्ति काच्ये अनुसन्धानीपक्रमस्य अन्तिमेङ हावशाङ ध्याये प्रवृत्तिकारणचिन्तनन्य करिष्यते । अस्य अनुसन्धानीपक्रमस्य अन्तिमेङ हावशाङ ध्याये प्रवृत्तिकारणिचन्तनन्य कार्ष्यतः अस्त । कि क्रमदर्शनं कालिदासस्य ग्रन्थेषु दर्शनान्तरे कृत्र कृत्र क्रम-दर्शनोपलिष्ट्यः अस्ति । कि क्रमदर्शनं कालिदासस्य ग्रन्थेषु कुत्र अभ्याप्य अपलायते ? । एतस्य सम्यग् विमशानिन्तरं स्थवान्यत्रापि अपलायते ? स्वीकीयेनीपसंडारेण प्रबन्धस्यास्य समाप्तिमीविध्यत ।

सत्र तावत् इदमवधेयं यत् क्रमदर्शनिमदम् सत्यन्तं महत्त्वपूर्ण सदिपि सत्रोहन्सन्यानं पिकीर्षता महत्त्वपूर्ण सदिपि त्रतप्रायमवर्तत । अत्रोडनुसन्धानं पिकपिता कालक्रमेण लुप्तप्रायमवतत । सस्पृष्टा, कमदर्शनपूर्वहाः विद्वानसस्य । "क्रियामेदाय कमदर्शनविषयकाः प्रत्याः प्रदिकाः" इत्युक्तया क्रियामेदकः कालः क्रमदर्शनविषयकाः ग्रन्थाः प्रदेशः इत्युक्तया क्रियाभेदकः कालः । दिक् कालस्तु संख्या साधारणकारणानि । क्राप्यते कमते वा सर्वे कालस्तु संख्या सनस्न साधारणकारणानि । क्राप्यते क्रमते वा सर्वे स्वं प्रति कालाकाशाः सर्ववस्तन्तुप्रति साधारणकारणानि । क्राप्यते क्रमते वा सर्वे स्वं प्रति कालाकाशाः सर्ववस्तन्तुप्रति साधारणकारणानि । क्राप्यते क्रमते वा सर्वे स्वं प्रति कालाकाशाः स्वयस्तायः क्रवर्यकाच् प्रत्ययात् निष्यनः । अपवा क्राम्यति वस्तिः इति अर्थकः क्रमशब्दः क्रवर्यकाच् प्रत्ययात् निष्यनः । अपवा क्राम्यति वस्तिः इति अर्थकः क्रमशब्दः क्रमशब्दः क्रमश्राद्धः क्रमशब्दे क् इति अयेकः अमराज्य सं इति अमः कालः । इत्यं कालशुक्त्र अमराब्दोडपि जडाजडसाधारणानि धर्मिन् सं इति अमः कालः । इत्यं कालशुक्त्र अमराब्दोडपि जडाजहसाधारणाः सर्वविधातिमेदकत्वेन कियामेदकः। नहि क्रियामेद विना क्रम्हवमासित् क्षमः। स्वावस्थातम् अत्यक्षः , तथैव स्यितिसंहाराविष क्रमो भवि

गम्बरिः लानप्रदश्च । मन्येङस्य विषयोडवं नितान्तं क्रमवर्शनस्यानुसन्धानेनागम लाटिल्यं किन्चिव्पगतं मुविद्यति इति विक् ।

गवंपनः

ANDUTTH BAIR SAIR THE CEL MANISTAN BALLETTA"